Presented by: Rana Jabir Abba

Contact : jabir.abbas@yahoo.com

# یه کتاب

اپنے بچوں کے لیے scan کی بیرون ِ ملک مقیم هیں مو منین بھی اس سے استفادہ حاصل کرسکتے هیں.

سبيل سكينه

يونٹ نمبر ٨ لطيف آباد حيدر آباد پاکستان

http://fb.com/ranajabirabbas





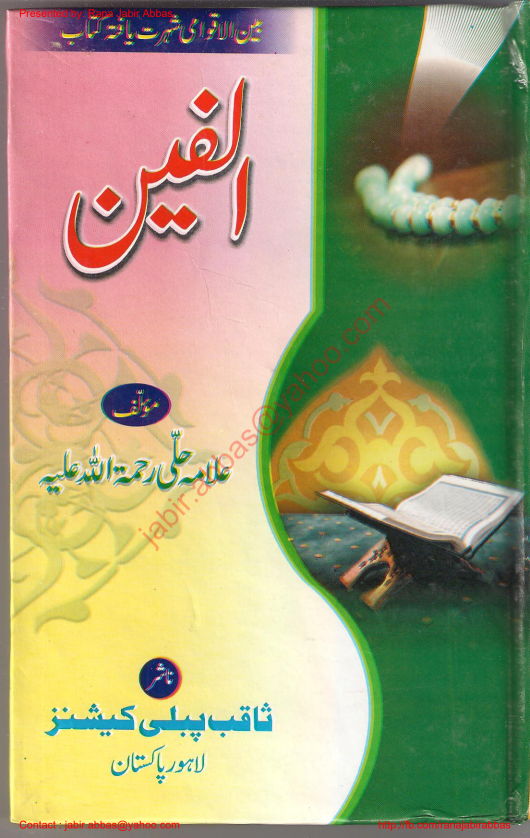
 $\angle \Lambda \Upsilon$ 41211-بإصاحب الزمال ادركني

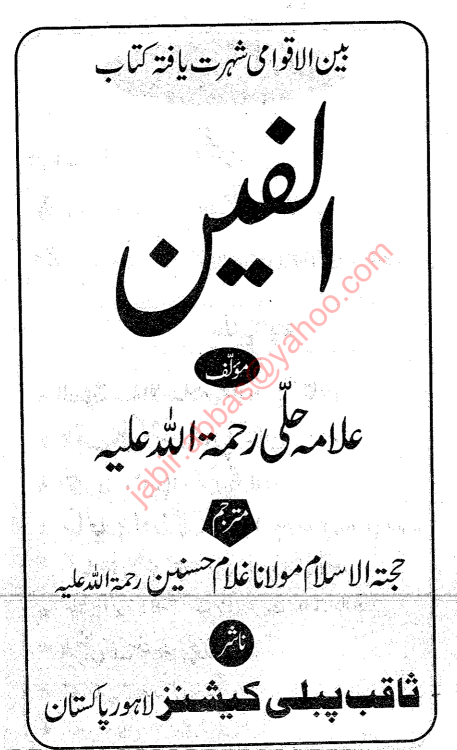


غذر عباس خصوصی تعاون: بغوان بغوی اسلامی گتب (اردو)DVD

ڈیجیٹل اسلامی لائیر *ری*ی ۔

SABIL-E-SAKINA Unit#8. Latifabad Hyderabad Sindh, Pakistan. www.sabeelesakina.page.tl sabeelesasinadgmail.com





# جمله حقوق تجق نانثر محفوظ ہیں

نام كتاب: \_\_\_\_\_ الفين

مؤلّف: ---- علامة في رحمة الله عليه

مترجم مترجم مترجم عنين رحمة الله المام ولانا غلام حسنين رحمة الله عليه

#### ملنككايته

- \* المؤسسة الاسلامية لا بورياكتان
- \* ثاقب يبلى كيشنز لا موريا كنتان
  - \* افتخار بكد يومين بازار كرش نگر لا مورك
- \* سما جد برا درز بك سنشر 15 سلم نفر چير جي رود اردوبازارلا مور
  - \* كريم بيلى كيشنر سميع سنشر 38 اردوبا زارلا ہور
    - ★ مكتنبة الرضا 8-يسمنط غزنی سريث اردوبازارلا بور
      - \* المرتضى بك سنشر بهنزه چوك گلگت
      - ★ علمی کتاب خانه نز دنیشنل بنک سکر دو 🖈
      - ★ اسلامي تبليغاتي مركز قبل گاه شريف سكردو

|           |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |          | الفين مصه افل و دوم                            |
|-----------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------|------------------------------------------------|
|           | ं ।<br>केंग्रे                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | فہر ر    |                                                |
|           |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 16       |                                                |
| مغ        | عنوان                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | صنحر     | عنوان                                          |
| 22        | چوهی دلیل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 9        | آغازمها                                        |
| 23        | ا مثال                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 10       | مثال                                           |
| 24        | يانچوس دليل<br>هناچوس                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 10       | مثال اقرل اغلاط منطقيه                         |
| 24        | هچیمنی ولیل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 10       | مثال دوم                                       |
| 25        | ساتویں دلیل<br>ساتو                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 11       | امام کس کو گہتے ہیں                            |
| 25        | استخوین دلیل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 12       | پابندند بسامام س کو کہتے ہیں                   |
| 26        | د فع شبهه                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 12       | امام کی ضرورت اوروجوب                          |
| 28        | نویں دلیل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 12       | امام کا ہونا کس ونت ضروری کے                   |
| 28        | دسویں دلیل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | (12)     | پېلافرقه (شيعه گروه) لا                        |
| 30        | بارهوین دلیل<br>ا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 7 13     | دوسراگروه<br>عدر زون سموس                      |
| <b>30</b> | میرهوین دلیل<br>ان                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 13       | اجماع اور کانفرنس اور کمیٹی کرکے               |
| 31        | چودهویں وکیل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 14       | تيسرافرقه                                      |
| 31        | يندرهوس دليل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 14       | امن وامان                                      |
| 32        | وقع تؤجم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 15       | امام اورخلیفه نبی کامقرر کرنا اُمت             |
| 32        | جواب                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |          | کافتیار میں ہے یا خدااور نبی کے<br>مند نبیر مر |
| 32        | دوسراجواب<br>ت                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 16       | شغبه پیشروری<br>ا                              |
| 33        | تيبراجواب<br>آرگنا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 17<br>   | ياب اول                                        |
| 33        | سولہویں دلیل<br>مصدر کیا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 17       | وليل اول:<br>م ليا                             |
| 34        | سترھویں دلیل<br>فوید                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 19       | دوسری دلیل<br>تنیسری دلیل                      |
| -34       | وقع شبهه                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 20       | یسری دین<br>ابن اثیر جذری                      |
| 35        | جواب<br>افھارو ہے دلیل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 21<br>22 | عن بیرمدری<br>شیدابلسنت                        |
| 35        | THE PROPERTY OF THE PROPERTY O | 22       | المحيدا است                                    |
| 35        | اغيوس دليل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 22       |                                                |

| القين حصه افل و دوم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| بنيبوس دليل 36 انتيبوس دليل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| 57     تيسوس دليل       57     تيسوس دليل       58     اکيسوس دليل       58     بيسوس دليل       58     بيسوس دليل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| اکیسویں دلیل 38 اکتیسویں دلیل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| د فع هيه 38 بتيبولي ال                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| جواب 39 شینتیسویں دلیل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| جواب 39 شینتیسویں دلیل 60<br>دوسرائحبہ 39 توضیح سبب                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| 57       نام سور الولیال       38       بیتیوں ولیال       60       معابد 39       جواب       9       جواب       61       39       جواب       61       61       جواب       61       61       جواب       61       جواب       61       جواب       61       جواب       61       جواب       63       جواب       64       جواب       64       جواب       65                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| دوبرافرق 40 جواب                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| 63 40 C ET                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| بائیسویں دلیل 41 شبہ اول بطور معارضہ 63 خلاصہ ہشام ابن الحکم کے 42 مثال: 63                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| العالم المن المم من الم 42 من الم الم من الم من الم من الم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| مناظره کا می جواب 64                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| جواب جواب مناظره کا جواب جواب 64 جواب |
| چوبينوين ديل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| خلاصہ 46 چیسویں ولیل 65<br>چیسویں ولیل 46 چیسلیں ولیل 66                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| بجيبوي ويل 46 چيسوي ويل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| دفع شبه 47 دفع شبه                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| جابِ 47 ج <sub>ا</sub> بِ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| دوٹر آشبہہ<br>دوٹر آشبہہ<br>الوائسین کا ہے دہ کہتا ہے 48 جواب<br>الوائسین کا ہے دہ کہتا ہے 50 پینسٹیبو یں دلیل ہے 68                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| ايوانخيين کا ٻوو کهتا ہے 48 جواب                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| رفع شيمه 47 رفع شيمه 66 رفع شيمه 66 رفع شيمه 66 رواب 47 رواب 67 رواب 67 رواب 67 رواب 67 رفع شيمه 67 رفع شيمه 67 رفع شيمه 67 رفع شيمه 19 رواب 68 رينستيسو س ديل 68 رواب ديل 68 رواب 68 رواب ويل 68 رواب ويل 68                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| 그는 그리는 생각이 시작되었다. 이 기가 되지만 말았습니다. 사용하는 경우를 하는 것이라고 한 가는 사람들은 생각하는 사람들은 사람들이 되었다.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| خلاصہ ان شبہہ کا بی ہے 50 سینتیسویں دلیل 68<br>پھیپیسویں دلیل 51 سینتیسویں دلیل 69                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| هِ چِمپيوي ديل 51 سينتيوي ديل 69                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| ستاکیسوی دلیل 69 از نیسوی دلیل 69                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| 70 اتاكسوس ديل 55 اتاكسوس ديل http://ontact:jabir.abbas@yarroo.com                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |

|          |                                      | . •                |                           |
|----------|--------------------------------------|--------------------|---------------------------|
|          |                                      | e a la la la compa | الفين حصه افل و دوم       |
| (3)      | ایک طریقہ تو پہنے                    | 70                 | <u>طالي</u> وي دليل       |
| 91       | ، پيڪريھ عويہ ہے۔<br>جواب:           | 71                 | ا كتاليسوي دليل           |
| 91       | .وب<br>اوردوسراجواب پیرے             | <br>72             | بياليسوين دكيل            |
| 92       | 'دررومر'بواب پیھے۔<br>'ستاونویں دلیل | 73                 | تنتاليسوس دليل            |
| 97       | ، میلااعتراض<br>. میلااعتراض         | 74                 | چواليسوس دليل             |
| 93       | و جوائي:                             | <br>. 74           | پینتالیسویں دلیل          |
| 94<br>04 | دوبرااعتراض<br>دوبرااعتراض           | 75                 | چمياليسوي دليل            |
| 94       | توضيح السمطلب كي                     | 76<br>76           | سيناليسوين ديل            |
| 94<br>95 | ادِطرف مترج جواب:                    | 77                 | اژ تالیسویں دلیل          |
| 96       | ر فع شبهه                            | <b>78</b>          | ا معیاسویں دلیل           |
| 96       | جواب مندرج متن                       | 74                 | پياسوين دليل 💮            |
| 97       |                                      | 74                 | ا کیاونویں دلیل           |
| 97       | الوالحسين بصري                       | 080                | عبه المست                 |
| 99       | دومرا جواب مندرج المتن:              | 80                 | ا جواب                    |
| 101      | المفاونوين دكيل                      | 81                 | تقريروليل بطريق مجوزمترجم |
| 101      | 6                                    | 82                 | باونوین دلیل              |
| 102      | اي کا جواب يہ                        | 83                 | تر يبينوي دليل            |
| 103      | لو تح روم:                           | 83                 | ابلسنت كااعتراض           |
| 104      | أنشفوي ركيل                          | 84                 | جواب مندرج المين          |
| 105      | تیسرامطلب اس دلیل کابیہ              | 84                 | چونوی دلیل                |
| 105 ]    | اہلسنت کااعتراض                      | 84                 | اہلسفت کااعتراض           |
| 106      | جواب اول مندرج بین                   | 85                 | جواباول<br>م              |
| 106      | جواب دوم ازطرف مؤلف                  | 86                 | کیپوی دلیل<br>حب ل        |
| 107      | جواب سوم ازطرف مولف                  | 87                 | ا چھپنویں دیل<br>ا        |
| 107      | ساخلول دليل                          | -88                | پېيلاشىمدا ك دىكل پر      |
| 200      |                                      | 90                 | دوم الشبه بطور معارضه ك   |

|                   |                            |        |                             | ***               |
|-------------------|----------------------------|--------|-----------------------------|-------------------|
|                   | y A S                      |        |                             | ļ-                |
| 4                 |                            |        | الفين حصه افل و دوم         | ]                 |
|                   | صددوم)                     | هرست(ح |                             |                   |
| صغح               | عثوان                      | مغ     | عنوان                       |                   |
| 126               | آ مخویں دلیل               | 109    | اعلان ضروري                 | -                 |
| 127               | نویں دکیل                  | 111    | ناظرین کومعلوم ہو           |                   |
| 128               | د سویں دلیل                | ور 112 | باب دوسرا دلاكل عصمت امام ا |                   |
| 129               | وقع شبهه                   |        | خلیف می کے                  |                   |
| 129               | جواب                       | 115    | وجود معصوم يردهر يون كاشبه  | . '               |
| 129               | گیارہویں دلیل              | 115    | جواب 💞                      |                   |
| 130               | بار بهویں دلیل             | 117    | دوسراشبهه                   |                   |
| 130               | توضيح                      | 118    | جواب ((                     |                   |
| 130               | تير ہو یں دلیل             | 118    | معصوم كى ضرورت              |                   |
| 131               | چودهویں دلیل               |        | زنديق كاسوال                |                   |
| 133               | پندر ہویں دلیل             |        | جواب امائم                  |                   |
| 133               | مولهو ين وليل              |        | آغاز بدعا                   | . •               |
| 134               | ستر ہویں دلیل              | 119    | واضح ہو                     | **                |
| 134               | اتفاروين دليل              | 120    | فتتماول                     |                   |
| 134               | أنيسوس دليل                |        | پېلامپينکرا                 |                   |
| 135               | بينوي دليل<br>بينوي دليل   |        | ئېلى دلىل<br>ئېلى دلىل      |                   |
| 136               | ا کیسویں دلیل              | 123    | دوسری دلیل                  |                   |
| 136               | بائيسوس دليل               | 123    | تبيري دليل                  | erioria.<br>Auroj |
| 137               | تىيبوي دلىل<br>تىيبوي دلىل | 124    | چونگی دلیل                  | ard<br>           |
| 138               | چوببيسوس دليل              | 124    | يانجوين دليل                |                   |
| 139               | پچيسوس دليل                | 125    | مچھنٹی رکیل                 |                   |
| 140               | ્રે કે                     | 125    |                             |                   |
| 1 400 ntact : jab | ir.abbas@yahoo.com?        | 125    | ساتویں دلیل                 | http://fb.        |

الم الحراض

خدا کی حداوراس کاشکر تو ہرایک فعت برواجب ے! مگرجس فعت سے اتمام نعت کیا ہے اُس کی شکر گزاری اور ستائش اسی قدر واجب ہے کہ بیاسی شکر گزاری کا آخری درجہ ہو اِتمام معمتِ اکمال دین کے ساتھ ہے اِسی نقطہ نظر سے يهل فرمايا اللوم اكملت لكم دينكم بطور عطف تغيرى ارشاد مواواتهمت عليكم نعمتي براس فمت كالعين اورتفير بحى فرما دى ورضيت لكم الاسلام ديناً پرجب بم سوره فانحي كا آيت صراط متنقيم كي شاخت كوسوچيل اس مين صاف وارد ب- صواط الذين انعمت عليهم عصاف ظاهر بوتا بياتمام نعت اس امام کے لیے ہواہے جس کی پیروی کرنی ہم سب پر واجب ہے اب معلوم ہوا کہ اکمال وین ہی سے اِتمام نعت ہے اور اس سے بوھ کر کوئی نعت نہیں اور خوشنودی خدا بھی اس میں ہے۔ کہ جو چیز اسلام میں آخری تعلیم ہے اورجس کے اعلان کے واسطے نبی اکرم صلی الله علیه وآلہ وسلم نے باوجود خوف منافقین کے ایسا اہتمام فرمایا جو کسی مسئلۂ اسلامیہ کے اظہار میں بھی نہیں کیا تھا اور جس خوف سے ي خوف ريخ كاوعده خودخدا في والله يعصمك من الناس سي كرديا وه كون ی نعمت ہے جو تم نعمت ہائے البی ہے نصب خلیفہ اور امام ۔ جبیبا کہ خم غدیر میں ہوا اور جس اولی الامر کی اطاعت مثل رسول صلی الله علیه وآله وسلم کی اطاعت کے واجب کی خی اور رسول صلی الله علیه وسلم نے اس کوانک لا کھیا بتیں ہزار کے سامنے دونوں ہاتھوں سے اٹھا کر پکارکر کہددیا

من كنت مولا فهذا على مولاهُ علىمولى بان معنى كه يغير بودمولى 8

دروداورسلام منيب اورنائب يعنى محمصلي الثدعليه وآله وسلم اورعلي اورأن كى آل اطبارًا ورآئمة ابرار بربو - بعد حروصالوة كے خاكسارغلام حسنين كہتا ہے كہ امامت اورخلافت محمتعلق جتني بالول كالمجهنا دلائل عقليه اورنقليه سيضروري ہادرجن کی تائد آیات قرآن ہے ہوتی ہان کے بیان میں اگر چہ بہت ی كتابين علائ كرام في تكصي مكرعلامه حتى كي تصنيف كرده كتاب الفين جيسي جامع اور جملہ مقاصد حاصل ہونے والی کوئی کتاب میری نظر سے نہیں گزری۔ چونکہ وہ كالباليك برى منطقى اورفك في تصنيف مين سے باورسب فتم كے دلائل اس مين ورج ہیں تر تیب میں دلائل کے مطابق جارے زماند کے جناب علامہ نے لحاظ فرمایا ہمن جملدان کوالیا خیال ہوا کدأن ولائل کوتر تیب کے ساتھ اپنی و لیی زبان میں لکھتا کہ مبتدی اور متوسط اور نتی ہر درجہ کے لوگ اینے اپنے درجہ فہم پر اُس سے نفع أشائيں اورا گرممکن ہوتو کھھاور دلائل کا اضافہ بھی کرے اور زیادہ تر لحاظ اس کا بھی رہے کہ ہمارے زمانہ میں چونکہ منطق کے نام سے تمام طبقے کونفرت ہوگی ہے اگرچیکی مطلب کے اثبات میں کوئی تقریر کیسی ہی آسان ہووہ منطق سے خالی نہیں ہوسکتی للزامیں روزمرہ کی بول جال میں ایسی نصاحت ہے اُن دلائل کولکھوں کہ منطق کی چھاؤں بھی نہ پڑنے پائے اورمطلب پوراا دا ہوجائے۔

ہرایک عالم اور جاہل جس بات کی اثبات پرکوئی تقریر کرتا ہے تو اکد منطق سے جدا ہوکر یعقل کے خلاف ہے کہ وہ تقریر کرسکے گرچونکہ روز مرہ کے محاورہ میں کسی شکل منطق کا اشارہ بھی نہیں ہوتا للبذا عموماً وہ تقریر عام نہم معلوم ہوتی ہے بھراگر بیتقریر کی فسکل منطق پرشامل ہوتی ہے سننے والا جو بچھا عبر اض کرتا ہے تو اکد منطق ہی کے برتاؤے کرتا ہے اور لطف کی بات ہے کہ دونوں سے اگر یو چھا جائے کہ تم نے اثبات وعویٰ میں کون منطق کی بات ہے کہ دونوں سے اگر یو چھا جائے کہ تم نے اثبات وعویٰ میں کون منطق کی جائے گئے تا دونوں جی اور معترض سے یو چھا جائے کہ تم نے اثبات وعویٰ میں کون منطق سے اعتراض کیا تھا تو دونوں جی اور خاموش ہوجا کیں گے۔

الفين حلد افال هـ • 9

اب معلوم ہوا کر قوائین قدرت نے ہم کو مجبور کیا ہے کہ ہم جوتقریر کریں ضرور
انہیں قوائد پر ہو جواصول منطق ہے مطابق یا غیر مطابق ہیں گوہم ان قوائد کو نہ جا نیں۔
پھر اگر ہماری تقریر اصول منطق کے مطابق ہے تب معترض کا اعتراض
خلاف اصول ہوگا۔ اور بھی ہماری ولیل اور معترض کا اعتراض دونوں مخالف اصول کے
موت ہیں۔ اس لئے منطق کو علم میزان کہتے ہیں یعنی علم میزان عقلی با توں کی صحت
اور غلطی جا مجنے کی تراز وہے۔

اس بحث کا پورامفہوم مناسب مقام دلیل ہماری ای کتاب کے دوسرے صح میں آئے گاجس کے لکھنے کی اجازت ہم نے علماء دین سے حاصل کر کے ساتھ ہی اپنی کم مائیگی علم کے اعتراف کے ساتھ پیش کرنے کی جسارت کرتے ہیں۔ بی اپنی کم مائیگی علم کے اعتراف کے ساتھ پیش کرنے کی جسارت کرتے ہیں۔ نیز اہل علم حضرات سے اس مصے سے بارے میں پوچھا گیا تو متفق علیہ رائے دی ہے کہ یہ صدطالب علموں کے لیے از حدمفید ہے۔

#### آغازمها

اس کتاب میں مسئلۂ امامت اور خلافت ونبوت پر بحث کی جائے گی اور اس بحث کے مخاطب وہ لوگ ہیں جوخدا کے وجودا در واحد ہونے کے قائل اور انبیاء علیہم السلام کا فرستاد ہی خدا ہونے کے بھی معتقد ہوں

الضأ

ہارے نبی کی نبوت کا بھی ان کواقر اراورقر آن گامنزل من اللہ ہونا اس کی بھی تشکیم کرنے والے ہیں اور جولوگ ان مسائل فلشہ کے منگر ہیں جیسے دہریہ۔ نیچری یاغیر مسلمین کوئی فرقہ کیوں نہ ہواُن کو پہلے مسئلہ تو حید اور رسالت کا سمجھ لینا ہماری کتب علم کلام سے لازم ہے اور اس کتاب کے دلائل پران کور داور ا نکار کاحق النفير ملد اور المسال من المسال من المسال من اور بربان إتى اور جد لي ليمن حاصل نبيل ہے اى وجہ سے اس كتاب ميں بربان تى اور بربان إتى اور جد لي ليمني

مقدمات مقبولہ محصم مینوں اقسام کے دلائل رکھے گئے ہیں اور سیافت دلائل اصول معطقیہ پنیں ہے۔

#### مثال:

جارا میردعوی کہ شلث متسادی الساقین قائم الزاویہ کے جس خط ہے اُس کے قاعد دکی تنصیف ہوتی ہے ای خط ہے اس کے زاویہ قائمہ کی بھی تہہ ہوتی ہے اور وہ خط قائدہ برعمود کی ہوتا ہے اور ہرابر نصف قرہ کے ہوتا ہے۔

اب جب تک شکل (۵) اور (۱۱) اور (۳۲) مقالہ اول اقلیدی تتلیم نہ کیا جائے بھی سیدوعویٰ ہمارا ٹابت نہ ہوگا۔ پھر اگر چیقٹی دلائل ہم وجوب منصب امام اور اس کے معصوم ہونے پر تکھیں گے گراتو حید اور نبوت کے تتلیم کے بعدوہ دلائل واجب انسلیم ہو سکتے ہیں جیسا کہ مسئلہ ہندی (اقلیدس) میں گذرا۔

## مثال اول اغلاط منطقيه

عالم قدیم ہے۔اور جو قدیم ہے وہ خود بخو دموجود ہوا ہے۔ نتیجہ ریہ کہ عالم بھی خود بخو دموجود ہوا ہے۔

## مثال دوم:

عالم متغیر ہے اور جو چیز متغیر ہے وہ حادث ہے۔ بس عالم بھی حادث کائی نتیجہ ہے۔
ان دونوں مثالوں کو ہم نے اس غرض سے کھا ہے کہ صاحب عقل سجھ سکیں
کہ دونوں نتیجہ متناقض کیوں پیدا ہوئے آئندہ ہمارے دلائل اور ہمارے خالف کے
دلائل میں ای بات کی سوچنے کی ضرورت ہوگی اس کو یا در کھنا ضروری ہے یہ دونوں
مثالیس اصول منطق میں خطا کرنے کے سبب غلانتیجہ برآ مہ ہونے کے ہیں۔

# امام مس كو كہتے ہيں

امام کے معنی سردار کے۔ ہیں یا پیٹوا کے۔ سردار کا ہونا اس کی ضرورت سے قو کوئی افکارنیں کرسکتا ہے۔ سردارقوم سردارخانہ سردارقافلہ سردارفوج وغیرہ وغیره بیسب اقسام سردار کے عام اور خاص کے نزدیک مانے ہوئے ہیں اور بیجی سب کے نزدیک منلم حقیقت ہے کہ سردار وہی مخص ہوتا ہے جوایئے ماتحت لوگوں یں سب کھے زیادہ ان کاموں کی اور اُن خدمتوں کی بجا آوری میں لائق ہو\_ پھرا گرکوئی ایبا آ دی مل جائے کہ جملہ امور انتظامی پر اس کو پوراعلم اور پورا تجربہ ہواور کسی بات میں عتاج دوسرے کا نہ ہواس سے بہتر تو کوئی فیض لاکن سرداری کے نہ ہوگا اور ہامر مجوری جب ایسا آدی نہطے تو جہاں تک ممکن ہے وہی سر دار سجها جائے گا جواپنے ماتخوں میں سب نیادہ کارآ زمودہ اور متدین اور بلوث ہو کہ اپنے زاتی نفع کوخواہ اپنے عزیر قریب و دوست احباب کے نفع کو اغياد كفع يرمقدم نه كري

خطا کاری اور بے خطا ہونے میں بھی تر نیٹے اُسی کو دی جاتی ہے جو خطا کم کرتا ہواورا گراپیا کوئی مل جائے جس کے خطا کارنہ ہونے کا ہم کوکی ذریعہ ہے یقین ہو پھر تو سرداری کا عہدہ خاص اس کے لائق ہے۔ عقل سلیم کا تو بہی نقاضا ہے۔اب ربی میہ بات کداریا آ دی کوئی ہو بھی سکتا ہے جو کی بات میں خطانہ کرے یہ متلہ ہاری موضوع بحث سے پہلے وابت کرنے کے لاکن ہے۔ علم کلام میں بحث نبوت کود کھو۔اب یہاں اس کوشلیم کر لیجئے کہ ہاں خدا کوفڈ رہ ہے ایسے مخص کے پیدا کرنے کی کد جومعصوم ہو۔ اور ہمارا خطاب چونکہ اس بحث میں جس گروہ کی طرف ہے اہلسدے ان کوتو وجو دِمعصوم سے انکارٹیس ہے لبذا میمسکیری اور العمالات العام العام العام العام العام العام

اتفاقی ہے۔ جب دنیوی انتظامی امور میں امام (سردار) کا ہونا ضروری معلوم ہو چکا اب دین امور میں دین اور فرجب کے قائل ہیں۔

امام کی تعریف بھی سُن کیجئے۔ **یا بند مذہب امام س کو کہتے ہیں** 

امام وہ آ دی ہے جس کوعام طور پرسر داری اور حکومت حاصل ہوا موردین اور دنیا کی اس دنیا میں بطور نیابت نبی کے اور وہی خلیفہ نبی بھی کہلا تا ہے۔ بہم لوگ یعنی گروہ شیعہ اور اہلسنت دونوں امام اور خلیفہ اس محص کو کہتے ہیں جس کی رتعریف اوپر گزری ہے یہ بھی اتفاقی بات ہے۔

أمام كي ضرورت اوروجوب

تنام زمانہ کے صاحبان عقل پایند ند بب ہوں یا ند ہوں امام اور سردار کے ضروری ہونے پر فی الجملہ شفق ہیں سوائے چند فرقہ خوارج کے اُن کا یہ قول ہے کہ لا امرہ الا الله سوائے خدا کی سرداری کے کسی کوسرداری زیبانہیں ہے جن کی نسبت جناب امیر نے فرمایا ہے تکلمة حق یو ادبھا الباطل کی بات کہتے ہیں مگرمتی اور مراد لینے میں غلطی کرتے ہیں مطلب خفرت کا بیہ ہے کہ سرداری بالاصالہ سوائے خدا کے اور سی کور داری اصالہ ند ہوگی اصالہ تو وہی خدا سے اور مراد ہے۔

امام کا ہونا کس وقت ضروری ہے

ای مسئله پین جی اہلِ اسلام کی تین فرقہ ہوگئے۔

بېلافرقه (شيعه کروه)

ہے کہتا ہے کہ امام کا ہونا ہروقت ضروری ہے۔

القبن جلد أول

دوسراكروه

ابوبکراصم اوران کے اصحاب کا ہے وہ کہتے ہیں کہ جس وقت اسلام پرحملہ مخالفانہ کا خوف ہواور فتنداور فساد کے امور ظاہر ہوں اس وقت امام کی ضرورت ہے اور امن کے زمانہ میں اور جب آ دی تعلیم یافتہ شائستہ ہوکر باخود ہا عدل وانصاف سے کام لیں۔

## (اجماع اور کانفرنس اور کمیٹی کرکے)

اس وقت امام کی ضرورت ہی کیا ہے اس فرقد نے بھی تجی بات کی مگر مراد میں غلطی کی ہے اس لیے کہ امن کا زمانہ جب ہی ہوگا کہ حاکم اور سر دارخواہ اجماع اور پارلیزٹ لیعنی (ارکان کا نفرنس) اور ممبران کمیٹی اپنی نجویز اور حکر انی میں خطانہ کریں جس سے حق تعلق خلائق کی مث جائے اور جب خطا کاروں کا مجمع ہے اور سب جائز الخطاء خود پرسٹ بیں امن وامان کیونکر ہوسکتا ہے۔ لہذا ایسے حاکم! (امام) کی اس وقت بھی ضرورت شرید ہے جس کو بعض امن وامان کا زمانہ خاتہ التہ انگل سے میں اس وقت بھی ضرورت شرید ہے جس کو بعض امن وامان کا زمانہ

يفرقه (ياجم لوگ) مجھر ا ہے۔

ہم ذرااور بھی تو ضیح اس مطلب کی ای جگر دیں و کیموقر آن مجید ہم کو ہدایت کرتا ہے ظہر الفساد فی البر و البحر بھا تحسبت أیدی الناس۔ فساد وشت و دریا میں آ دمیوں کی برکر داری سے پیدا ہوتا ہے اگر امام (یا معصوم از خطاء) موجود نہیں ہے اس زمانہ میں حاکم اور رعایا دونوں خطا کار ہیں بھی مدگی فتی پر خطاء) موجود نہیں ہے تا حق فیصلہ کرتا ہے اور بھی حاکم تھیک فیصلہ کرتا ہے مگر رعایا ہم کو نہیں مانتی اور بھی دونوں خطا پر ہیں ان تین صورتوں میں تو اس وامان بھی ممکن نہیں رہی ہے جو میں جو اتا ہے اور امام کی موجودگی میں بھی فیصلہ خلاف جی بر ہوں سے شاذ و تا در بھی بھی ہوجاتا ہے اور امام کی موجودگی میں بھی فیصلہ خلاف جی بر ہوں سے شاذ و تا در بھی بھی ہوجاتا ہے اور امام کی موجودگی میں بھی فیصلہ خلاف جی بوجی نہیں سکتا اور رعایا کا تمر دا ور سرختی ہے امام کی موجودگی میں بھی فیصلہ خلاف جی بوجی نہیں سکتا اور رعایا کا تمر دا ور سرختی ہے امام کی موجودگی میں بھی فیصلہ خلاف جی بوجی نہیں سکتا اور رعایا کا تمر دا ور سرختی ہے

خلاف عقل ہروقت ہاوراس وقت زیادہ کراہے کہ جاکم عادل معصوم موجودہواس کی خالفت میں اتمام ججتِ البی بخو بی ہوجاتا ہاور یہی منصب امام کا ہے۔ اب بخو بی ثابت ہوگیا کہ وجودِ امام اور سلطانِ عادل کی ہروقت ضرورت ہے امن کا زمانہ وہی ہے جب امام موجود ہواور امن سے مراد خطاسے تھم نہ کرنے میں ہے رہاا مت کا نہ مانا اس کو آیت مقد سہ ظہر الفساد طاہر کر چکی ہے۔

تيرافرقه

برعس الوبراهم کے کہنا ہے کہ امن کے زمانہ یں امام کی ضرورت ہے
اس لیے کہ جب آ دمیوں کی طبائع عدل وانصاف کو پیند کر رہی ہیں اس وقت
اطاعت امام کے احکام شریعت میں پوری ہوگی اور فتنہ وفساد کے زمانہ میں امام کے
مصوب کرنے سے فسادزیادہ پیدا ہوگا اور کوئی امام کا مطبع نہ ہوگا اس قول مہمل کا
موجد فوطی اور اُس کے تابعین ہیں چر پڑیں ان کی بے عظی پراور کیا کہوں اس لئے
کہ دور محال سے نقدم شی علی نفسہ لازم آتا ہے کیونکہ امن واقعی جب ہی ہوگا کہ
دور محال سے نقدم شی علی نفسہ لازم آتا ہے کیونکہ امن واقعی جب ہی ہوگا کہ
براور وجود امن مقدم ہے وجود امام پر بقول فوطی ایک شکل اول سے نتیجہ بیہ ہوا کہ
وجود امام مقدم ہے وجود امام پر بقول فوطی ایک شکل اول سے نتیجہ بیہ ہوا کہ
وجود امام مقدم ہے وجود امام پر اور شکل رابع سے یہ تیجہ ہوا کہ وجود امن موقوف
ہوجود امن برای کو اور صریح کہتے ہیں جس سے نقدم شی علی نفسہ لا زم آتا ہے۔
اممن وامان

خاص وعام کے خیالات میں امن وامان سے مرادیمی ہے کہ قتلِ نفوں غصب حقوق جرائم کی کمی شیر و بکری ایک گھاٹ پریانی ہے حکام عدل وانصاف کی ہے اصول پریابند ہوں رعایا مہذب اخلاقی تعلیم سے ہوکراصولِ انصاف کی پابند ہو۔

بہشت آنجاکہ آزاری عباشد کسی را سے کاری عباشد ليبن جلد اول

ایباز ماندوی زماند ہے جس میں ایک یا دوحاکم خود برتی اورخطا کاری ہے بری ہوں اور قانون اللی غیرمبتدل کوخوب مجھ کرأی کی پابندی رعایا اور حکام سب کو یکساں ہونفسانی خواہشیں اجرائے حدوداور قصاص میں حاتم کوئی رکاوٹ نہ ہوں ماتحت حکام جوجا کم اعلٰی کے بیں ان کی گرانی آخری درجہ ایل میں اس حاکم مے متعلق ہوجو خطا کاری اورخود پرتی مراعات بے جاسے بری ہواور تھیک ٹھیک تھم اخیر دینا ہرا یک نزاع اور جھڑے میں بیأس کی خصلت ہوہس یہی امن اور آبان کا زمانہ ہے جس کوہم ایک لفظ عام یعنی بے خطا اور معصوم حاکم سے تعبیر کرتے ہیں اگر ابیانہیں ہے بھی یوری طور پرامن وامان نہ ہوگی بلکہ سراسرظلم اورغدر ہوگا ہم زمانہ موجود کی مثال اخیارات ملکی ہے و مکھ سکتے ہیں اوراوسط سالانہ ماہوار بلکہ روزانہ و مکھے لیجئے کہ جن ممالک بورب میں تہذیب کا زیادہ تر دعویٰ کیاجا تا ہے اورامن و امان کا زمانہ بغلط خیال کیا جاتا ہے۔ اُنہیں ممالک میں کثرت جرائم کا اوسط بھی پڑھ رہا ہے سبب کیا ہے وہی کہ ظہر الفسادیعنی انسان اپنی خود داری اور آزادی خیال سے قانون البی کے حامل امام معموم کے قول سے منحرف ہے اور اس وجہ سے ا مام کا ظہورزک رہاہے جس کی توطیح کتب کلا میہ میں ہے۔

امام اور خلیفہ نبی کامقرر کرنا اُمت کے اختیار میں ہے یا خدا اور نبی کے

ای مسئلہ کے اختلاف ہے اہل اسلام میں بواتفرقہ بڑگیا اور جس قدر خرابیاں دین محری میں پڑیں اور فرقہ بندی لؤائی جھڑے خوزیزی تبدیل احکام شریعہ تاویل قرآن اور حدیث جو کچھ ہوا اور ہوتا ہے سب متجہ ای فراب عقیدہ کا ہے یہاں تک کہ باوجود یکہ اہل اسلام کاعقیدہ ہے کہ خدائے اور خدائی نیابت سے رسول صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے ذرا ذرا بی بات کی ہدایت آمت میں فروگز اشت نہیں کی محراتی بڑی ضروری بات یعنی خلیفہ رسول اور اہام کی مقرر

کرنے میں خدانے اور رسول نے بالکل سکوت کیا جس کی وجہ سے طرح طرح کی صلالت اور گراہی میں اُمت پڑگئی اور اسی مسئلہ میں اختلاف رائے ہوئے سے دوسرا مسئلہ یعنی ایما احرافیفہ کامعصوم ہونا اس میں بھی ایسا ختلاف اہل اسلام میں ہوا کہ وہی فرقہ جو خلیفہ کا خطاء کاراور غیر معصوم ہونا جو یز کرتا ہے نبی اور رسول کا بھی معصوم ہونا اس کا بھی عموماً خواہ بعض امور میں مگر ہوگیا اور ضرور ہونا ہی چاہے اس کے کہ جو کام نبی سے متعلق ہے اصالہ وہی کام خلیفہ اور امام سے نیابتاً متعلق ہے فرق اس قدر ہے کہ نبی پر شریعت نازل ہوئی ہے اور صاحب شریعت ہے اور خلفہ اور امام آسی شریعت ہے اور خلفہ اور امام آسی شریعت کا تالع اور محافظ ہے۔

اس کتاب میں ہماری غرض انہی دونوں مسائل پراہم اور ضروری بحث کرنے کی ہے لہذا دوباب یادو حصہ اس کتاب کے ہم کرتے ہیں۔

پہلاحصد (یاباب اول) اثبات میں اس بات کے کہاُ مت کوا ختیار خلیفہ نی اور امام بنانے کانہیں بلکہ اس کا م کی انجام دہی اصالۂ خداسے اور نیابتا نی سے متعلق ہے اور اس دعویٰ پر دلائل عقلیہ اور نقلیہ موجود ہیں۔ دوسرا حصہ (باب دوم) خلیفہ نبی یا امام کامعصوم ہونا پر اوعقل اور نقل واجب ہے۔

## ضروري تنبيهه

(۱) باب اول میں علامہ نے ۲۹ دلائل کھے تھے۔ اور ہم نے ۳۱ دلائل کا اضافہ کرکے جملہ ۱۰ دلائل یوری کردیے۔

(۲) جودلیل علامدگی ہے۔ اس میں دوہندسداد پر کاہندسہ تر تیب کتاب ہذا کا اور پنچ کا ہندسہ شاراصل کتاب کا۔ مثلاً ۱۴/۴۱ یعنی اصل کتاب الفین کی سیا کیسویں دلیل ہے اور اس رسالہ کی چودھویں یا ۱۰/۵۳۳اصل کتاب کی دسویں دلیل ہے اور ریہ مجویز اس واسطے کی ہے کہ ناظرین کتاب ہذا کو الفین عربی میں تلاش کی زیا دہ زحمت نہ ہو۔

(۳) ترتیب میں اُلٹ بلٹ بھی کر دیا ہے اس لیے عام فہم دلائل کو پہلے اور وقیق کو پیچھے کھا ہے۔

(۷) چونکہ اصل کتاب مجھاپ تہران غلطی زیادہ تھی اور دوسرانسخ جھے دستیاب نہ ہوالہذا بعض مقامات کا ترجمہ قیاسی کر دیا ہے اور بعض جگہ دو دو اور تین طرح سے ترجمہ کیا ہے تا کہ اصلی غرض جناب علامت کی پوری ادا ہوجائے ایسے مقام براشارہ بھی کر دیا ہے۔

(۵) بعض مقامات میں جوفر وگر اشت جناب علامہ ہے ہوگئ تھی خواہ میرے قصور فہم سے اصلاح طلب تھیں اُن کواپنی جو یز سے پورا کر دیا ہے اگر مجھ سے ملطی ہوئی ہوتو ناظرین معاف کر دیں۔

> فان الجواد قد يكبو وأن النار قد تحبُّو و سميث النسا فالانك ناس

> > باب اقال:

خلیفہ نی یا امام کامقرر کرنا اُمت کی حجویز کے جائز نہیں ہے۔ بلکہ بیتجویز خدااوررسول صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے لیے لائق ہے۔

ركيل اوّل:

امام اور فلیفد کی تعریف جب آپ کومعلوم ہو چکی اُس کا صاف مطلب
یہ ہے کہ فلیفہ جملہ امور دینی اور دینوی میں جم پر حاکم ہے اور اس کی اطاعت جم
پر مثل اطاعت خدا نے اس کو اجب ہے اور ای وجہ سے خدا نے اس کو اولی
الا مر کا خطاب دیا ہے اطبعو الله و اطبعو الرسول و اولی الا مر منگم
اور دوسری آیت میں اُس کو ولی کا خطاب دے کرفر مایا ہے۔ انعا ولیکم الله و

رسوله والذين المنوالاية اس آيت سے بھی خدااور رسول اور امام کی اطاعت اسی طرح ثابت ہوئی جيے پہلی آیت سے بھر چونکہ خدااور رسول کی حکومت خلائق پر عام طور سے ہے بعنی کوئی مخلوق ایسانہیں ہے جوخدا اور رسول کا محکوم نہ ہواسی طرح سے امام اور خلیفہ نبی کا بھی عام طور سے حاکم ہونا اور جملہ امور کی حکم انی میں اپنی رعایا اور محکوم نبی کا بھی عام طور سے حاکم ہونا اور جملہ امور کی حکم انی میں اپنی رعایا اور محکومین سے افضل ہونا ہی جی ویا ہی ضروری ہے جیسا اُس کا مقرر ہونا ضروری ہے۔

(۳) خاکم وہی شخص ہے جو کسی امریس اپنی رعایا کا محکوم نہ ہواور نہ کسی امریس رعایا کا محکوم ہو رعایا ہے۔ مشورہ اور تبخویز کا محتاج نہ ہو۔ پھراگر کسی امریس رعایا کا محکوم ہو گاوہ حاکم اس امریس عام تر رہے گا بلکہ اُس امریس رعایا حاکم ہوگی اور وہ خود تالع اور محکوم رعایا کا ہوگا اور امام ہم اس کو کہہ چکے ہیں جو ہرامریس حاکم رعایا پر ہو یہ لوگر ہوسکتا ہے کیونکہ ہمارا بنایا ہوا خلیفہ ہمارا محکوم ہے۔ حاکم رعایا پر ہو یہ لوگر ہوسکتا ہے کیونکہ ہمارا بنایا ہوا خلیفہ ہمارا محکوم ہے۔ ایسا آ دمی جس کو تمام اُمت پر حکومت عام طور سے ہو اس کی لیافت یا تو رعایا کے ہر فرد بشر کو ہے یا چندا شخاص کو دونوں صور توں میں رعایا حتاج امام یا سلطان واحد کی نہیں ہے۔

اس کے کرمختاج تو آدمی اُسی امرین دوسرے کا ہوتا ہے جس کووہ خود کر منہ سکے یا اُس کو جان نہ سکے اور جب ہر فرد بشر لوازم اہامت کو جانتا ہے اور کرسکتا ہے چر ہر مختص جملہ صفات اور لوازم اہامت اور سلطنت میں اہام کی ہر اہر ہے اب ایک مختص کو تمام اُمت پر حاکم بنانا اور سب کواس کا محکوم بنانا ہجی ترجیح بلامریج کہلاتی ہے اگر چندا شخاص ایسے ہیں کہ کہ تمام صفات اہامت اُن میں موجود ہیں چران میں سے ایک کی خصیص عہدہ اُمامت کی کیوں مسلم ہوگی بلکہ نائی کی برات میں سب مضاکم ہوگی بلکہ نائی کی برات میں سب

اورا گرچندا شخاص میں جداجدا صفات امامت میں تو ہروا حد شناخت امام

الفين جلدُّ اولَ

میں ناقص اور محتاج دوسرے کا ہے کئی کی شناخت بوری نہ ہوئی پھرتقر رخلیفہ کیا کر سکتا ہے۔ علاوہ برآن شناخت اِس امر کی کہ فلال شخص جامع تمیج صفات امامت ہے بیاس امر پرموقوف ہے کہ اُن سب امورلوازم امامت کوہم جانتے ہیں۔

یہ ہم کو معلوم ہو کہ زید مثلاً جائے جمعی اوصاف امات ہے اور بھی زید سے ایسا قول یا فعل صادر نہ ہوگا جو عدل اور انصاف اور درتی نظام سلطنت (امامت) کی خلاف ہو یہ بات اُس کو معلوم ہو سکتی ہے جوعواقب امور پر پوری واقفیت رکھتا ہو (عالم الغیب)

لہذا اگر فرض بھی کیا جائے کہ اُمت میں دو چار دس بین آدی ایسے صاحب علم اورادراک بین کرزید کی قابلیت امامت کو پہچان لیں مگراس امر کاعکم اُن کونییں کہ زید بھی خلاف عدل اور انصاف نہ کرے گائیں ہوسکتا ایسی حالت میں اگر زید کو اپنا امام بنایا اور اس سے خلاف عدل اور انصاف کو کی تعل یا قول صادر ہوا اب فرمائے کیا ہوگا ہوتا کیا بہی ہوگا کہ زید (عثمان) کومعزول کرواور دوسرا خلیفہ بنا دو۔ دوسرا بنا دویا تیسرا بلکہ ہزاروں خلیفہ بنا دواور بدلتے رہو جب تک وی فض عالم عواقب امور (خدایا نبی) اپنا خلیفہ کی کونہ بنائے گایے جھی امور دینی اور دینوی کا برابر چلا جائے گا اور غرض مطلوب کا پورا ہونا کھی بینی نہ ہوگا۔

روسری دیگل

(۲) خلافت نبی اورا مامت کووی لوازم اوراسباب در کار ہیں جواک نبی کودر کار تیے جس کا میں خواس نبی کودر کار تیے جس کا میں خواس نبی کودر کار تیے جس کا میں خواس کی تھے بعض کی بعثت خاص کی قوم یا شہر پر تھی اور بعض کی بعثت خاص کی قوم یا شہر پر تھی اور بعض کی بعثت عام کہ جن اور انس اور وحش وطیور وغیرہ مخلوقات اللی پر۔ ہمارے نبی خاتم الانبیا وصلی اللہ علیہ وآلہ وسلم بھی ای قسم کے نبی تھے پر معوسورہ جن کوقرآن نبی خاتم الانبیا وصلی اللہ علیہ وآلہ وسلم بھی ای قسم کے نبی تھے پر معوسورہ جن کوقرآن

ای طرح بنداور چین وغیرہ کے لوگ ہمارے آئر علیم السلام کی خدمت
میں آتے تھے اور اُنہی کے زبان میں اُن کے سوالات کا جواب ملتا تھا عبر انی اور
سُر یانی زبان میں کتب مقدسہ آسانی سے استدلال یہوداور نصاری اور صائبین پر
سیسب پھھائیں خلفاء سے انجام یا تا تھا جن کوخدانے امام اور نائیب رسول بنایا تھا
اور اُمت کے بنائے خلیفہ ایسے مواقع میں یا درگل ہوکران کی خلافت کا برغلط ہونا
بخوبی سب پر ظاہر ہوجا تا تھا ہے دلیل آگر چہوا قعات پر جنی ہے گر اصل اس کی محض
عقلی ہے کہ نائب کو منیب کے عہدہ کے لوازم اور اسباب کا اپنی ذات میں موجود
رکھنا شرط ضروری ہے۔

تيىرى كىل

(m) خلیفہ بنانا تمام اُمت پرواجب ہونے کاعقیدہ جو اہلسدے کا ہے ہیہ

واجب عینی ہے یا واجب کفائی اور اس کا برتاؤ بھی خلف صالح خیر القرون صحابہ بلکہ خلفائے علیہ القرون صحابہ بلکہ خلفائے علیہ نائیں کیا ہے جن کی خلافت کے سیح مونے کی غرض سے میر عقیدہ کیا اللہ اہلسدت نے اختیار کیا ہے اُنہوں نے خود اس عقیدہ کواپنے فعل سے باطل کر یا ہے۔ اس اجمال کی تفصیل پہلے ہم کرلیں اس کے بعد پھر اس عقیدہ فاسدہ کا ابطال کریں۔

## ابن اشرجدری

نے اپنی تاریخ کامل میں سنہ ہم ھے حالات میں لکھا ہے جب معاویہ نے مکہ معظمہ میں بزید کے واسطے بیعت لینے برعباولہ ( رسول التد صلی اللہ علیہ وآلبہ وسلم کے جار صحابہ جن کا نام عبداللہ تھا) کو جمع کیا اور ان میں امام حسین بھی تھے چاروں نے بالا تفاق عبداللہ بن زبیر کومعاویہ سے ردوقد ح (بحث وتکرار) کرنے کی رائے دی۔عبداللہ بن زمیر کہنے گئے کہ تین طریقوں میں سے آپ کو (معاویہ كو) اختيار ہے جو پسند ہواس كواختيار مجيج (ياوہ سيجيح جورسول الله صلى الله عليه وآليہ وسلم نے کیا ہے کہ آپ نے کسی کواپنا خلیفہ نبیل بنایا اور اُمت نے ابو بکر کو پیند کیا (غلط ہے فقط حضرت عمرنے) (۲) وہ سیجئے جوحضرت ابو بکرنے کیا عمر کوایٹا خلیفہ بنایا۔ باوجود یکہ محابہ چلاتے رہے کہ ہم پرایسے خت آدی کو حاکم نہ کیجئے۔ (۳) یا وہ سیجے جو حضرت عمرنے کیا کہ مشورے براس کوچھوڑ دیا معاویدنے کہا بس اور کسی کو پچھ کہنا ہے سموں نے کہا کٹرمیں تب معاویہ نے اپنے سر ہنگ (بہاوری) بیگی ہے کہا مکوار بھی کرے جاروں کی گردن پر کھڑے ہوکران کو حریم کعبہ میں لے جا کر یزید کی بیعت لے لواور کہدویا تھا کہ جوکوئی ان میں سے لا اور تعم بولے تو اس کا سر تلوار سے اُڑادیٹا۔

اب بیہ چوتھا طریقہ خلیفہ بنانے کا ہےاب کہے آپ کا عقیدہ کہ اُمت کو اختیار ہے اجماع کر کے خلیفہ بنائے اِس کا برتا و کس خلیفہ کی نسبت ہوا اور آپ کی

خلفائے راشدین (بلفظ شنیہ) خود ہی آپ کے عقیدہ کو باطل کر گئی یا پئی خلافت کو آپ کے عقیدہ کو باطل کر گئی یا پئی خلافت کو آپ کے عقیدہ کو افغات سے بیدا ہوتی ہے اور افغات سے بیدا ہوتی ہے اور ہم کواس عقیدہ کا باطل کر تا مطلوب ہے پھر چونکہ بیدوا قعہ تاریخی متواترات سے ہم کواس عقیدہ کا باطل کر تا مطلوب ہے پھر چونکہ بیدوا قعہ تاریخی متواترات سے ہم کواس عقیدہ کا باطل کر تا مطلوب کے گھر چونکہ بیدوا قعہ تاریخی متواترات سے ہم کواس عقیدہ کا بیدا ابطال اختیارات کے بیری دری دلیل ہے۔

شبيه المسست

خلافت خلفائے ٹلشہ کی کسی طور سے اس کی ابتدا ہوئی مگر جب اُمت نے اس کو تسلیم کرلیا ہی اختیار اُمت فابت ہوگیا۔

جواب:

ظیفہ بنانا جوکل آمٹ پرآپ واجب کرتے ہیں بیاور بات ہے اور بنائے ہوئے کو قبول کرلینا بیاور بات ہے اب تو آپ کو بیعقیدہ کرنا چاہئے کہ خلیفہ کی طرح سے بنایا جائے اُمت کواُس کا قبول کر لینا واجب ہے اس عقیدہ میں اور عقیدۂ اختیار میں بڑافر ق ہے۔

چوهی رکیل

(۴) اُمت کوخلیفہ بنانے کا اختیاراس کے کیامعیٰ ہیں ان کو بچھ لینا ضروری ہے۔ تخت کا بنانا۔ یا گھر بنانا۔ کوئی چیز بنانی فرض کرواُس کے معنی تو یہی ہیں کہ اس میں ہمارے کرنے سے وہ بات پیدا ہو جائے جواُس شے کے بن جانے کو کافی ہو۔ ہمارے کرنے سے دہ بنائی ہوئی ہم ان کو تخت بنائی ہوئی ہم ان کو فقط جوڑ دیتے ہیں اور ان کو جوڑ کر تخت بھی ہم بناتے ہیں اور ان کو جوڑ کر تخت بھی ہم بناتے ہیں اور ان کو جوڑ کر تخت بھی ہم بناتے ہیں اور ان کو جوڑ کر تخت بھی ہم بناتے ہیں۔

الفين جلد افال

پہلی صورت میں جولوازم اور اسباب اور اجزاء تخت بننے کے ہیں وہ بنے بنائے ہوئی ہم کو ملتے فقط جوڑ نا جارا کام ہوتا ہے اس وقت تخت کا بنانا کسی قدر تو ہمارا کام ہے اور بہت کچھاجز ا پخت کیل کا ٹنا پھراور یا پیتختہ وغیرہ لوہاراور نجار کا بھی کام ہے۔اب خلیفہ نبی کا بنانا جو ہمارے اختیار میں ہے وہ کس طریقہ سے۔ منجله بردوطريق فدكور بالاسے ہے۔ اگر لوازم اور اسباب خلافت أس خليفه ميس كسى اورنے مہا کردیے ہیں اور ہم نے ہی آن لوازم اور اسباب کوسی محض میں موجودیا كران كونى كاخليفه بنايا يعنى اس كوا پناها كم تسليم كرليا پر توجم في ايخ كواس كامحكوم بنایا اُس کا ما کم ہونا بیر ہمارے اختیار سے نہ ہوا اُس کی موصوف بخلافت ہونے میں ہمارے اختیار کو کچھ دخل نہ رہا۔ اور اگر خلیفہ بنانے سے دوسری صورت مراد ے کہ لوازم اور شروط اور اوصاف خلافت کو بھی ان میں ہم نے پیدا کردیا جیسے تخت کی پٹی یا تی کیل پھر بھی ہم نے بنا کیں اور تخت کو جوڑ بھی دیں بید نہ جب تو سمی کانہیں ہے۔ اب معلوم ہوا کہ خلیفہ بنانے کا اختیار ہم کونہیں ہے بلکہ اس کے مطبع اور فر ما نبر دار نبی کا اختیار ہم کو ہے اور بعض اس کو یوں ظاہر کیا جاتا ہے کہ خلیفہ ہما را بنایا ہواہے اور ہم کواس کے نیابت کا افتیار ہے۔

مثال

زید میں جس قدر اوصاف امامت اور خلافت نبی کے ہیں سب موجود ہیں ہماری تعلیم یا تربیت نے نبیں بلکہ اُس کی ذاتی کر دارہے یا خدا کے دین ہے دولوں صورتوں میں ہمارے بنانے ہے زید قابل امامت نبیں ہے اس پر ہمارااور اہلسدے کا اتفاق ہے اب جھڑا کیا ہے ہم کہتے ہیں کہ خدانے جس طرح زید کواس قابل بنایا اس کے امام ہونے پر تضرح بھی کر دی اور اہلسدے کہتے ہیں کہ عام طور ہے امام کی صفات کو خدانے بیان فر مایا تصریح نہیں کی ہم کو اختیار دیا کہتم پیچان کر جس میں بیرصفات ہوں اس کو امام بنا دواب د کھے لیجئے گا بیہ جھڑا کیسا ہے دراصل

کچھ بھی نہیں اور اطمینان پورائس کے عقیدہ میں ہے۔

# يانچوس دليل

(۵) ہمارا بتایا ہوا خلیفہ یا امام اس کی مثال ٹھیک وہی ہے جوقر آن مجید میں ہے۔ انعملون ہُم اپنے میں ہے۔ انعملون ہُم اپنے میں ہے۔ انعملون ہُم اپنے ہاتھوں کے بتائے ہوئے اور تراشے ہوئے بتوں کی عبادت کرتے ہواور خدانے تم کو بیدا کیا اور جس پھر کتم بت بناتے ہوا ہے بھی پیدا کیا ہے۔

مرادیہ ہے کہ جن بتوں کوتم بناتے ہو۔ ان کواچھااور سڈول (خوشنا) اور بُرا اور بے ڈول بے بنگم بنانا تمہارے اختیار میں ہے۔ اور تو ژنا اور بگاژنا سیدھار کھنا اُلٹا رکھنا لٹانا اور کھڑا رکھنا ہرامر میں وہ تمہارے محکوم ہیں پھر کیوکروہ تمہارے معبود (حاکم) ہو کتے ہیں؟۔

معبود برحق (خدا) وہی ہے جس نے تم کو بنایا اوراُس پھر وغیرہ کو بنایا جس سے تم بت بناتے ہواس آیت سے بخولی ثابت ہو گیا کہ ہمارا بنایا خلیفہ کمی ہمارا حاکم نہیں ہوسکتا ہے بلکہ امام وہی ہے جس کوخدانے بنایا ہے۔

## چھٹی دلیل

(۱) موٹی بات ہے کہ جس مخف کو ہم کسی کام پرمقرر کرسکتے ہیں اس کو پرطرف بھی کرسکتے ہیں یعنی عزل (برطر فی ) اور نصب ( کھڑا کرنے ) کا اختیار ہم کو یکسال ہے۔ امام ایسا مخف نہیں ہے کہ بعد منصوب ہونے کے معزول ہوسکتے اور اگراہیا ہے کہ ہم کواس کے امام بنانے اور امامت سے برطرف کرنے کا اختیار ہے وہ امام آقا تھہرا کرغلام اور نوکر فرمان بردار۔

ENGLISH DEN NO LENGTH DE LES

الفين جلس افل

# سانوس دليل

(2) اگرامت (رعایا) کوامام بنانے کا اختیار ہے اور اُمت کو قبائل جدا جدا ہیں تو ہرا یک قبیلہ کوا ہے ہی قبیلہ سے انتخاب امام کا اختیار ہے اور ای اختیار کی وجہ سے ہر شخص کہ سکتا ہے منا امیر و منکم امیر اور یہی شور مُو رک تقیفہ میں ہوا چلنے اور نہ چلنے کی بات اور لبڑ دھوں دھوں (یعنی شور ہنگامہ بدا نظامی بعملی) کی اور سے حضرت ابو بکر کی بیعت کرلی چر اور ہے حضرت ابو بکر کی بیعت کرلی چر اس جھڑے کے طرت ابو بکر کی بیعت کرلی چر اس جھڑے کے طرت ابو بکر کی بیعت کرلی چر اس جھڑے کے طرح کے والاکون ہے اور فرض بیہ ہے کہ سب نفسانفسی میں گرفار میں ابندا امتخاب صحیح جوسب کی اتفاق رائے ہے ہو بھی نہ ہوگا۔

المحصوس دليل

(۸) اُمت فی بالفرض اگر کشرت رائے سے سی کے امام بنانے پر انفاق بھی کرلیا اب یا تواس کی اطاعت کوعام طور سے بلاشر طمنظور کیا ہے بعنی نیک اور بدسیاہ اور سفید کا پوراا ختیا راس کود سے دیا ہے۔ یا اختیا رمشر وط ہے بعنی بشر طبیکہ خلاف حق اور خلاف انصاف کوئی امراس سے واقع نہ ہوعمد آیا سہوا۔

بلاشرط تو تبھی و نے نہیں سکتے اس لیے کو دیم معصوم نہیں ہے قدم پر خطا وار ہے۔ للبندا ضروری ہے کہ شرطیہ اُس کی امامت رہے اور ہروقت خلیفہ آپ کو معرضِ برطر فی میں سمجے گا جیسے ہمارا خدمت گار ملازم ہوتا ہے۔ اچھی امامت ہو کی اور اچھا امام کیا کہنا سبحان اللہ لا اخر ور ہوگا کہ خلیفہ کے فعل اور قول کے گرانی کے واسطے ایک کانفرنس یا پارلیمنٹ (مجلس شوری) ہمیشہ قائم رہے کہ اُس کی تجویز سے واسطے ایک کانفرنس یا پارلیمنٹ (مجلس شوری) ہمیشہ قائم رہے کہ اُس کی تجویز سے خلیفہ کی اوامر و نواہی کا نفاذ ہوا کرے اب فرمائے خلیفہ امام ہے یا بدکہ پارلیمنٹ خلیفہ کی اوامر و نواہی کا نفاذ ہوا کرے اب فرمائے خلیفہ امام ہے یا بدکہ پارلیمنٹ

اور کا نفرنس امام ہے۔ اس جگہ مجھے رہجی <u>کہنے</u> کاحق ہے کہ امام صاحب کی گرانی جس کا نفرنس

سے متعلق کی گئی ہے اس کا ہرایک ممبر مثل امام صاحب کے خطا کارہے اور خطا کار اگر لا کھ جمع ہوں سب خطا کار ہیں بقول سعدی خفتہ را خفتہ کئی کند بیدار ہاں اگریہ کہے کہ دوغلط مل کرایک صحیح بنتا ہے اس کی اور بات ہے۔

دنع شهر

(۱) جہور کو ترجے دینے والے عام فری کی وجہ سے بیمی ولیل پیش کوتے ہیں کہ مجمع کا علم برفرد کے علم سے جدا ہوتا ہے۔ ویکھو چار آوی مل کرایک بوجل (وزنی) تخت اٹھالیتے ہیں اور چاروں جدا جدا آسے ہر گرنہیں اٹھاسکتے۔

(۲) سوتار کا فرورامنقول بٹا ہوا ہڑے ذور آور سے نہیں ٹوٹ سکتا ہے اور برایک تارجدا جدا کو کرور پچر تو رسکتا ہے ازیں قبیل اور بھی چند مثالیس پیش کر کے ہرائیک تارجدا جدا کو کرور پچر تو رسکتا ہے ازیں قبیل اور بھی چند مثالیس پیش کر کے کہتے ہیں ہیہ ہوال پارلیمنٹ اور بھی کا ہے کہ اگر چہ ہر واحد خطا کا رہے گر مجموعہ خطا سے ہے اہل اسلام کا وہ فرقہ جو اجماعی خطا کا رنہیں ہے بلکہ اجماع معصوم خطا سے ہے اہل اسلام کا وہ فرقہ جو اجماعی خلافت کا قائل ہے وہ بھی اسی دلیل کو پیش کر مے تھی دلیل ایک حدیث ہمارے نبی خلافت کا قائل ہے وہ بھی اسی دلیل کو پیش کر مے تھی دلیل ایک حدیث ہمارے نبی کی پیش کرتا ہے۔ لایہ جدمع امنی علی المضلال میری امت گر اہی پر ایجاع نہ کرے گی۔

پہلے ہم اُس عقلی دلیل پراگر منصفانہ نظر کریں تو اس کی لغویت بخو بی ظاہر ہو جائے اس لیے کہ اولاً تو مثال مشل لہ سے مطابق نہیں اس لیے نظر میں زور جسمانی مفروض ہے اور جس کے واسطے نظیر لاتے ہیں اس میں قوت روحانی اور عقلی در کار ہے۔ اجتماع زور جسمانی کو اجتماع قوت ہائے عقلیہ سے تشییہ ویٹا اور ایک کو دوسرے پرقیاس کرنا سرا سر لغوہے کیا کمی مختص کی عقل کو ہم نصف یا چہارم درجہ پر دوسرے کی عقل سے یا جو مقل سے یا گھی عقل کو چہار چند دوسرے کی عقل سے یا جموع عقل کو عقل واحد سے بڑا کہ سکتے ہیں ہر گرنہیں۔

دوسری یہ بات ہے کہ تخت اُٹھانے کی مثال اصول اجر تقیل سے بیٹا بت
کرتی ہے کہ اس کے اٹھانے میں جتنی طاقت درکار ہے اگر ایک آدمی میں اتن
طاقت ہوتو تنہا اٹھا لے گا اجماع کی ضرورت نہیں۔ دیکھو دخانی انجن پانچ سو گھوڑے کی طاقت کا تنہا اتنا ہو جھاٹھا لیتا ہے جتنا کہ پانچ سو گھوڑی یا بزار آدمی مل
کر اٹھا کمیں لہذا معلوم ہوا کہ اجماع کی ضرورت اس زور کے پورا کرنے کی وجہ سے اگروہ زور پورا ہوجائے ایک اور دوا در سواور بزار سب برابر ہیں۔

يبى مال مفتولى ۋورى كائے كەجتنا زوراس كورۇن فى مىل دركارى-

اگرایک آدی میں ہویادوآ دی میں اُتی ہی زور سے نوٹ جائے گا۔

لبذا مجوع کاتھ بلیا ظِ اشخاص بدلنا یہ بات ندر ہی بلکہ مض دھو کھا سجھتے ہیں ہاں ایسی بھی صور تیں مروری ہیں جن میں مجموعہ کاتھ ما اور کے تھم سے جدا ہوتا ہے جس کی پوری تفصیل فلٹ فدا مور عامدالہیات میں ہے۔ پھر جب امور جسمانی میں بھی رہم عام نہیں ہے۔ تو عقلی اور وطانی امور میں اس کا قیاس کیو کر مجھے ہوسکتا ہے کہاں راجہ بھوج (عقل) اور کہاں گنگوا تیلی (قوت جسمانی)۔

اب رہی حدیثِ مقدس وہ کلام علیم ربانی صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کا ہے اور نہایت صحیح ہے اُس کا مطلب میہ ہے کہ تمام اُمت محمدی کا اتفاق مثلالت اور گمراہی پر نہ ہوگا اور اس کی تفییر دوسری حدیث میں فرما وی ہے کہ تہتر فرقہ میری اُمت میں ہوں گے سب جہنی ہیں سوائے ایک فرقہ کے۔

اب دیکھئے کرسب اُمت کا اتفاق صلالت پر ندر ہا بہتر گراہ میں ایک راہ راست پر ہے ریہ مطلب نہیں کہ جس امر پر میری اُمت کے چندا ہخاص اجماع کریں وہ امر صلالت ہو گا در نہ ہر ایک فرقہ صالتۂ کا اپنے غیر ہب پر اجماع ہے اور محض گمراہی پر اجماع۔

28

# نوس دليل

(۹) امام طیفه اورنی بنانے کا اختیار اگر انسانی اجماع کو ہے تو اس کی چارصور تیں ہوئی ہیں۔ چارصور تیں ہوئی ہیں۔

- (۱) تمام دنیا کے جتنے آدمی ہیں جب سب کا اتفاق ہوجائے کسی کی امامت پر تب وہ امام ہوسکتا ہے اور میہ بات تو محال ہے اور کبھی واقع بھی نہیں ہوئی اور نہ کی کامید ند ہب ہے۔
- (۲) الیک جماعت کشر کا اتفاق اوراجهاع ہواب جماعت کشر کا کوئی شار مقرر ہونا مروری ہے ہی باطل ہے اس لئے کوئی دلیل اس پر قائم نہیں ہے کہ بچاس یا سویا ہزار کا اجماع تقرر امام اور خلیفہ میں در کا رہے اور نہ کس کا بید فد بہب ہے۔ رہی میہ بات کہ جس قدر زیادہ اشخاص کا اجماع ہوگا کا بید فرجب ہے۔ رہی میں امام کے خطا کا احتمال کم ہوگا اس کا تو مقتصلے بیہے کہ سیکٹروں برس اس کا انظار کرنے کرتے بغیرامام اور خلیفہ کے بیٹے رہو سیتنا کروا ہے۔ بیٹے رہو سیتواول سے زیادہ لغو ہے۔
- (۳) سیر کہ کوئی عدد خاص معین نہیں ہے۔جس کی تعداد بوری ہو جائے سے
  اجماع محقق ہوجائے میدقوسب سے زیادہ لغوہے۔صورت میہ کہ ایک
  میٹی پہلے اس کی بنائی جائے جواہل عقد یعنی مبران کمیٹی استخاب امام اور
  خلفہ کر کے مقر رکریں۔

اب اس کمیٹی کے قائم ہونے پر بھی ہم وہی سب یا تیں کہیں گے جوامام کے مقرر کرنے کے ایماع پر لکھ چکے ادر سب اعتراضات اس پر بھی وار دکریں گے۔

دسوين دليل

(١٠) قال الله تعالى وما كان لمومن ولا مومنة اذاقضي

الله و رسوله امرًا ان یکون لهم الحیرة فی امرهم-کی مردمومن یا زن مومنه کوایئ امر (وین یا دنیوی) میں اس وقت اختیار نہیں جبکہ خدایار سول اس میں کوئی حکم جاری کردے۔

پھر چونکہ خلیفہ کا مقرر کرنا ہم اپنے ہی فوائد دینی اور دنیوی کے واسطے کرتے ہیں لہٰذا تجویز خلیفہ کا مسئلہ بھی اس آب مقد سرے تحت میں واخل ہے۔
اب ہم پوچھتے ہیں کہ خلافت اور امامت کی نبعت یا تو خدا اور رسول نے بہم اوگ کچھاس کی نبعت خیال نہ کریں بلکہ امامت کے خیال کو ترک کریں اس وقت پھر ہم کو کیا اختیار باقی رہا کہ خدانے تو ہم کومنع کر دیا ہے اور ہم برخلاف تھم خداور سول کے کمیٹی اور اجماع کر کے خلیفہ بناتے ہیں۔

ا ہم کوتھم دیا ہے کہتم اپنی رائے سے جس کو جاہو نبی کا خلیفہ بنا لواب لائے سے جس کو جاہو نبی کا خلیفہ بنا لواب لائے پیش کیجیے کوئی آیت یا حدیث جس میں خدایا رسول نے ہم کو سے اختیار دیا ہو۔ خاہر ہے کہ ہرگز الیم کوئی حدیث یا آیت وارد نہیں ہے۔ اور کیونکر وارد ہوتی جس کی خرابیاں ہم از روئے عقل لکھ بچے اور (دلیل) میں جوآیت سے ابوالحسین کا استدلالی آتا ہے اس کو بھی ہم نے (دلیل) میں جوآیت سے ابوالحسین کا استدلالی آتا ہے اس کو بھی ہم نے

باطل کردیا ہے۔ (س) تیسری صورت میہ ہے کہ خدا جس طرح مسائل اورا دکام جاری کرتا ہے خلیفہ اور امام بھی اسی نے مقرر کر کے جمیں اُس کی اطاعت کا حکم دیا ہے لہٰذا قابت ہو گیا کہ خلیفۂ رسول خدا اور نبی نے ضرور مقرد کر دیا ہے اور ہم کو اختیار خلیفہ بنی بنانے کا ہر گزئیس دیا ہے۔ خلافت نبی کی ہماری عقیدہ میں تو اصول دین میں داخل ہے اور اہلست کے نزویک اگر چے اصول دین میں نہیں ہے گر ہوا اہم اور ضروری مسئلہ مسائل دیدیہ میں

ے ہے پھر جب خدا اور خدا کے رسول نے چھوٹے چھوٹے مسائل

دیدیہ کی ہدایت اور اُن کی نفاذ میں کی نہیں کی تو اتنا پر ااہم مسئلہ میں کمی کر کے ہماری ناقص عقول پر اُس کا حوالہ کر دینا ہر گزشی کی عقل ایساالزام خدا اور رسول کونییں دیے سکتے۔

## بار بوس دليل

(۱۲) اگرخلیفهٔ نبی کا بنانا ہمارے اختیار میں خدا کر دیتا جو کتنا ہی بردا ہم مسئلہ ہے تو پھراورمسائل جواس قدرا ہم اور ضروری نہیں ہیں ان میں سے بھی بعض مسائل کو ہماری تجویز برچھوڑ دیتا حالانکہ ہم کو کسی آسان مسئلہ میں بھی اختیار خدانے نہیں دیا۔

# تقريبو ين دليل

ترجیح س وجہ ہے ہوگی۔ آپ کہیں گے کہ اجماع کی اجازت ہے ہوگی میں کہوں گا جس چیز کا اختیار اہل حل وعقد کو نہ تھا اُس کی اجازت دینی اُن کو کیونکر جائز ہو گیا اِس لیے کوئی آ دمی اینے اختیار سے با ہر فعل (کام) نہیں کرسکتا ہے۔

## چود ہوس رکیل

(۱۴) اما مخلیفہ خدا اور خلیفہ رسول خدا ہوتا ہے اب اگرانام بنانا اُمت کے اختیار میں ہوتو وہ خلیفہ خدا ورسول کا نہ ہوگا بلکداُمت کا خلیفہ ہوگا اس لیے کہ خدا اور رسول نے اس کوا پنا خلیفہ ہیں بنایا اور نہ اُمت کو تھم دیا کہ ہما را خلیفہ ہی ہے جس کواُمت خلیفہ بنایا گرائے ہے اور اُمت کا خلیفہ بھی میخض نہیں ہوسکتا اِس لیے کہ ساری اُمت خلیفہ رسول اور خلیفۂ خدا کہتی ہے جس سے صاف ظاہر ہے کہ خدا اور رسول اُم خلیفہ اُس کو خلیفہ بنایا اگرائے ہے ہمیں کہ ہما را بنایا ہوا خلیفہ خدا اور رسول کا خلیفہ اس وقت ہوجائے گا جب ہم کمی کو خلافت خدا اور رسول کے واسطے نتخب کریں۔ اِس کا جواب یہ ہے کہ میہ بات عقلاً تو کسی طرح ثابت ہونہیں سکتی کہ ہما را بنایا ہوا اُس کا جواب یہ ہے کہ میہ بات عقلاً تو کسی طرح ثابت ہونہیں سکتی کہ ہما را بنایا ہوا کہ خلیفہ اس کا چیا ہوا کہ میں ایس کا چیا ہوا کہ بنایا ہوا کی اُس لیے کہ خبیں ہے اور اُن کا بنایا ہوا نبی نبی اللہ ہوجائے گا اس لیے کہ خبی اور خلیفہ بنا نے میں فرق ای قدر ہے کہ نبی کواحکا م الٰہی اصالہ طبح ہیں اور خلیفہ نبی اور خلیفہ بنا نے میں فرق ای قدر ہے کہ نبی کواحکا م الٰہی اصالہ طبح ہیں اور خلیفہ نبی اور خلیفہ بنا نے میں فرق ای قدر ہے کہ نبی کواحکا م الٰہی اصالہ طبح ہیں اور خلیفہ نبی اور خلیفہ بنا نے میں فرق ای قدر ہے کہ نبی کواحکا م الٰہی اصالہ طبح ہیں اور خلیفہ بن کے بی اور خلیفہ بن کے بی کواحکا م الٰہی اصالہ طبح ہیں اور خلیفہ بن اور خلیفہ بن کے بی کا مقرر ہیں۔ اِن قروط میں دونوں برابر ہیں۔

# پندر ہویں دلیل

(10) امام کے اور خلیفہ نبی کے مقرر ہونے سے غرض ہیں ہے کہ ہم احکام البی کے سیجھنے میں اور اُن پڑ عمل کرنے میں خطا سے محفوظ رہیں للبذا امام کا ایسا عالم قرآن اور حدیث ہونا ضروری ہے جو کسی حکم کوہٹلانے میں خطانہ کرے ایسے مخص کا

پہچانا انسان کے اختیار سے باہر ہے اور بالفرض اگرتمام دنیا کسی کوالیا بے خطا تجوین کرے بھی اُس پریقین نہیں ہوسکتا اس لیے کہ خطا اور صواب کاعلم کسی شخص میں نہیں بیخاص خدا کو ہے یا نبی کو تعلیم اللی سے للہذا جب تک خدایا نبی امام کو مقرر نہ کرے اور منصوص من اللہ نہ ہو بیغرض (مقصد) بھی پوری نہ ہوگی اس سبب سے عادت اللی نبی اور خلیفہ نبی کی مقرر کرتے ہیں اسی طرح جاری ہے کہ خدا خودیا بتوسط بنی امام اور خلیفہ مقرر کرتا ہے انسان کو بھی اس کا اختیار نہیں دیا ہے۔

دفي توجم

اجماع سے فلیفہ بنانے والے بیٹھی ایک لغوبات کہتے ہیں کہ اگر چہ ہر
ایک شخص ارباب حل وعقد میں عالم جمیع احکام شریعت کا نہ ہوگر اُنہی لوگوں میں کسی
کو دس کسی کوسوا حکام پر بخو کی اطلاع ہے لہذا اجماع سب افراد سے ل کر عالم جمیع
احکام اور تفسیر آیات ہے۔ پھر ایک شخص کا عالم جمیع احکام ہوتا کیا ضروری ہے
اسلامی احکام اور جن سے نظام دینی اور دُیٹوی ورست رہ سکتا ہے وہ بغیر ایسی عالم
ہمددان کے چل سکتا ہے اور ایسا ہی خلافت خلف نے تلفہ میں ہوتا بھی تھا جب کوئی
مسئلہ ایسا در پیش ہوتا تھا صحابہ کے بحث اور میاحث سے طوح ہوجا تا تھا۔

#### جواب

اول تو یمی ہے کہ پھر خلیفہ اور سر دار بنانے کی ضرورت کیا رہی اور خلیفہ اور امام کی اطاعت جوخدائے مثل اطاعت رسول کے واجب فر مائی ہے۔اور اس کو اولی الامرار شاد کیا ہے وہ کب باقی رہا۔

#### دوسراجواب

تاریخی واقعات بے شار ہیں۔ کتب فریقین میں علائے یہود اور نصاری کے در بار خلفا میں آنا اوران کے سخت سوالات اور خلفاء اور صحابہ کا جواب میں عاجز

موتا اورأى امام برق بابعلم في اقصاكم على كاطرف رجوع كرتا معلوم ہے۔ پیدوھو کہ دہی جب چلتی کہ ایسے واقعات پیش نہ آتے اور جب آ چکے اب میہ خيال بالكل غلط موكميا بم براه عقل وبم بظر تجربه-

### ميراجواب

جب بادى برحق في الله آ يكا اورجم يرأن كى بيروى جمله امور ميل عقلاً اورشر عاواجب ہو چکی اب ہم کو پیجی و یکھنالازم ہے کہ نی برحق نے اپنی اُمت کا انظام اس اجماع كيروفر مايا بي ياكسي عالم جمدوان برى از خطاكى - حديث فقلین میں عزت طاہرہ (ائمہؓ) کو اُمت کی ہدایت اور رفع طلالت کرنے کی تفريح موجود إوراس كمقابله مس عليكم بالسوادالاعظم وضعى روايت كاكيااعتبارخصوصاً قرآن مجيدهي اولوالامركي اطاعت واجب كرتا ہے-

# سولېو ساد ول

(١٢) حضرت ابراميم كي نسبت قرآن مجيد مين وارد إلى جاعلك للناس اهاما مين تم كوامام بناؤل كاحفرت ومعليه السلام كظيفه بنائے میں بھی وارو ہے۔ انبی جاعل فی الارض خلیفه۔ میں زمین میں اپنا خليفه بنانا حابتا بول تيسري حكم عموماً وارد ب- وجعلناهم الممة يهدون - بم نے ان کوامام بنایا جو ہدایت کرتے تھے الغرض خلیفہ بنانا امام بنانا اپنی طرف خدا نے منسوب کیا ہے اور اپنے اختیار کا اظہار فرمایا ہے۔ کہیں مینبیں فرمایا کہ میں خلقت کواختیار دوں گاوہ جسے پیند کریں اپناامام بنالین اور ندہمی کسی اُمت میں کسی ني في أمت كواليا اختيار ديا اور نه عقل اس كوجا رُزجي يزكر تي ب پير خير الام يعني أمت محربيجس كى كوئى بات خلاف عقل بين أس كوكريدا ختيار موسكتا ب-اگرآپ بیر کہ بین کہ مجاز آ اکثر افعال جو ملائکہ وغیرہ کے سپر دہیں ان کو بھی

الفين جلد اوَل

خداا پی طرف منسوب کرتا ہے اسی طرح ان آیات میں بھی امام اور خلیفہ بنانے کواپی طرف منسوب کیا ہے تو میں کہوں گا اولاً تو مجاز کا قرآن مجید میں تسلیم کرنا بلکہ ہرایک فضیح اور بلیغ کوکلام میں جب تک کرحقیقت پرحل ہو سکے کسی طرح جائز نہیں ہے۔ دوم واقعات پر نظر سیجئے کون سا واقعہ ان واقعات مذکورہ آیات میں ایسا گزراہے جس میں خدانے انسان کوا جماع کرکے امام بنانے کا اختیار دیا ہو۔

ستر ہویں دلیل

(۱۷) نی اوراہام دونوں کا تقر رائی غرض ہوتا ہے کہ ہمارے آپن میں جواختلاف رائے نفسانی خواہش ہے ہوتا ہے اُس کومٹا دے اور رہ بات جب
ہی پوری ہوگی کہ بدون ہمارے شرکت رائے کے امام کا تقر رخدا اور رسول کی
طرف ہے ہواور پورااطمینان بھی ہمارا اُسی خلیفہ پراپنے امور دینی اور دیتوی میں
اُسی وقت ہوگا اس لیے کہ ہم لاکھ ہمدر دی خلائق کا اظہار کریں اور قوی اور ضعیف
امیر اور فقیر کو یکساں سمجھیں مگر جو در دمندی اور انصاف پندی خدا اور رسول کو ہے
اور جس قدراً سے نظر عاطف (عنائت شفقت) ہمارے مصالح پر ہے اس کے
باسٹک (بہت کم) بھی کسی بشرکونیوں ہے۔

اب معلوم ہوا کہ فتنہ اور فساد اور نزاع با ہمی دور کرنے کی بھی بات ہے کہ ہماری تجویز سے امام اور خلیفہ مقرر نہ ہو۔

وقع شبه

ید کرفتنداورفساد کا قطعاً مث جانا بیر بھی ممکن نہیں طائکہ نے حضرت آدم کی خلقت کے وقت کہد دیا ہے۔ اتبجعل من بفسد فیھا ویسفک المدماء۔ انسان ضرور مفسدہ پرور اور خون ریز ہے ہاں اگر خداسب کو محصوم بیرا کرے البتدائس کا انسداد ہوجائے ہم ویکھتے ہیں کہ جس قدرفساد اور پُر خاش خلائق کرے البتدائس کا انسداد ہوجائے ہم ویکھتے ہیں کہ جس قدرفساد اور پُر خاش خلائق

اَلْفَيْنَ جِلدَّ اوَل

نے اُن حضرات سے کی جوآپ کوامام اور خلیفہ منصوص کہتے تنے اور اُن کی نافر مانی جس قدر کی اُس کا فیمسے معلوم جس قدر کی اُس کا فیمسری ایک حصہ بھی اجماعی خلیفہ سے نہیں کی اِس واقعہ سے معلوم ہوا کہ فتنہ کی کمی اسی جو یز سے ہے کہ خلافت اور امامت میں جمہور کا اختیار ہو۔

جواب

میشبه برگز قابل جواب نہیں اس لئے کداگر وہ لوگ جوآپ کوامام اور خلافہ منصوص از جانب خدا اور رسول کہتے تھے سچے تصاتو ان کی نافر مانی خدا کی نافر مانی کرے خدا کے عذاب میں گرفتار ہے اور اگر مام و نیا خدا کی نافر مانی کرے خدا کے عذاب میں گرفتار ہے اور اگر وہ لوگ نعوف باللہ اس دعوی میں سپچے نہ تصاتو اُن کی نافر مانی عین خوشنودی خدا تھی اس سے اختیار آمن کو خلیفہ بنانے کا کب ثابت ہوا۔

# الخارموس دليل

(۱۸) رفع نزاع اورخصومی ایمی کے واسطے جو محکہ عدالت فوجداری اور مال اور دیوانی میں نجے ماتحت سے لے کر ہا میکورٹ اور اعلیٰ ترین محکہ مقرر ہوتے ہیں چونکہ آخری اپیل میں بھی ایسا حاکم کوئی نہیں ہے جس کوہم خطا ہے معصوم بھیں اس لئے کہ سب حکام انسانی مجویز سے مقرر ہوئے جیں لہذا بعض فیصلہ ہا سکورٹ کی حکام ماتحت کے فیصلوں سے بھی خراب ہوتے ہیں اور خلاف واقع فیصلہ ہوجاتا کی حکام ماتحت کے فیصلوں سے بھی خراب ہوتے ہیں اور خلاف واقع فیصلہ ہوجاتا ہے۔ اگر آخری نجے ایسا ہوتا جس کو عالم الغیب نے نجے بنایا ہوتا اور جس کو تمام امور کے معلوم ہوتے تو بھی بیتی تلفی نہوتی۔

## انيسوس دليل

(۱۹) جواجماع کسی کواپئے جمع میں افضل اور لائق ترعبدہ خلافت کے سمجھ کراس کوا پنا پیشوا بنائے اگر چہ خلاف ورزی کا گمان اس میں بھی ہے تکمر پھر بھی مقام خاص اور ملک خاص جہاں تک اُس گروہ کی رسائی میں ہوا بیا افضل اور اکمل

الفين جلد اوّل

منتف کرسکتا ہے اور امام اور خلیفہ تمام دنیا کے موجودہ اشخاص سے افضل ہونا در کار ہے جہرتمام دنیا سے افضل ہونے کا اس خلیفہ پر کیونکر یقین ہوسکتا ہے۔ فرض کیجئے کہ ہمندوستان میں ایک آ دمی ایسا ہم نے منتخب کیا اور عرب یا مجم میں اُسی کا برابر یا اُس سے افضل دو چار آ دمی اور موجود ہیں۔ اب بیام اُن سے تو افضل دی تھم را البندا عرب اور عجم کے اجماعی جلسے نے اپنے ملک کے افضل کو خلیفہ بنایا۔ اب اِن دونوں میں کون امام مطلق ہوگا اور کس کو معزول کرنا واجب ہوگا۔ لہذا تجویز خدا اور رسول کی امام بنانے میں حجم ہے جس کو تمام دنیا کے افضل الناس ہونے کا علم ہے اور جس کی نبیت کسی کو دعوی ہمسری یا افضلیت ہوئییں سکتا اور اگر بغلط وہ دعوی کی امام برحق آئی کے دعوی کو باطل کرد ہے گا۔

(٢٠) قرآن مجيد بين خدائے بمين صاف طور سے اپنے امام اور واجب الا تباع کو بدليل عقل سمجها ديا ہے کہ بادی (امام) ہونا کس کو لائق ہے۔ افسمن يهدى الى ان يُهدى۔ جو حض راو يهدى الى ان يُهدى۔ جو حض راو حق كى ہدايت كرتا ہے اس كى پيروى كرنى زيادہ تر سراوار ہے يا اُس كى پيروى جو اين راوح ت كى ہدايت كرتا ہے اس كى پيروى كرنى زيادہ تر سراوار ہے يا اُس كى پيروى جو اين راوح ت كے جو يا سے كما ہوئى ديل ہے كہ است كرا ربرى كند

ہادی اور راہنماوی مختص ہے جو کہ جملہ امور ہدایت اُمت میں اور نیز اپنی ذاتی امور میں دوسرے کامختاج نہ ہواور جب اجتماعی خلیفہ ہرامر میں خواہ بعض امور میں اُمت کی رائے زنی کامختاج ہے وہ برائے نام پیشوا اور اہام ہے کچے گج اُس کو اس عہدہ کی لیافت نہیں ہے۔

وفع شبهه

یمی گروہ جوخلیفہ اگر اُمت کو کہتا ہے اُس کاعقیدہ پیجی ہے کہ نعوذ باللہ

الفين جلب اول

ہمارے بی بھی اصحاب سے مشورہ لینے میں بھتاج شے اور خدانے ان کو بھم دیا تھا۔
و شاور ہم فی الامو صحابہ سے مشورہ کرویہ لوگ کہتے ہیں کہ جب بنی کو احتیاج مشورہ اصحاب کی تھی اور بھم خدا بھی اُن کو تھا پھر خلیفہ اور تا تب بی کس شار میں ہے۔
مطلب بیہ ہے کہ نبوت بھی جمہوری تھی تو بہتو بہ سلمان اور نبی کو افضل اور
اکمل جمیج امور میں قائل ہو کر اییا خراب عقیدہ بھی نہیں کر سکتا۔ اور تا رخ میں جا بجا
ان اصحاب کی خرابی اُن کا اقر ار خود صحابہ نے کیا ہے۔ چنانچہ احد کے واقعہ میں
بالا تفاق ارباب سیر سے بھی منقول ہے کہ آخر کا رصابہ نے کہا کہ ہم نبی کو صاحب
بالا تفاق ارباب سیر سے بھی منقول ہے کہ آخر کا رصابہ نے کہا کہ ہم نبی کو صاحب
بالا تفاق ارباب سیر سے بھی منقول ہے کہ آخر کا رصابہ نے کہا کہ ہم نبی کو صاحب
بالا تفاق ارباب سیر سے بھی منقول ہے کہ آخر کا رصابہ نے کہا کہ ہم نبی کو صاحب
بالا تفاق ارباب سیر سے بھی منقول ہے کہ آخر کا رصابہ نے کہا کہ ہم نبی کو صاحب

خدا کا تھم دیا اصحاب کی درائے کا جب ہوتا کہ خدا بدر اید وی کے حضرت کو اِس محتاج ہوتا نبی کا اصحاب کی درائے کا جب ہوتا کہ خدا بدر اید وی کے حضرت کو اِس امر میں تجویز مفید ہتلانے سے عاجز ہوتا لیعنی خدا بھی جابل اور محتاج رائے زئی اُمت کا تھا تو بہ تو بہ محتورہ کرنے کے اغراض چند در چند ہیں اڑان جملہ یہ بھی غرض ہے کہ جن لوگوں سے محتورہ کیا جائے اُن کے دلوں کا جید نیت کی خوبی خرابی عقل اور بے عقل کی کیفیت اعتقاد کی پختلی اور ڈھلس یعینی ہوتا خاص اور عام سب کو معلوم ہوجا تا ہے کہی اغراض ہمارے نبی کو اصحاب سے محتورہ لینے میں شے اور خدا نے ان کو تھم بھی دیا تھا ہی کہما داللہ وہ جنا ہے تان کو تھم بھی دیا تھا ہی ہے اس محتورہ کے تھے یا کار نبوت محورہ کے بھر وہ ان اُل کی محتورہ کے تھے یا کار نبوت محورہ کے بھر وہ ن ہوجا تھا بھے اس وقت اہام حسین علیہ السلام کا وہ ارشادیا د آیا جس کا مخاطب عمر بن ہوؤن ہے اس سے فرمایا تھا جبکہ اُس نے کو فہ کو جائے کی نبیت اپنی رائے ظاہر کی تھی۔ یا شیخ دائے تو بھی پر پوشیدہ نہیں مگر خدا کے تھم پر کسی کی البیا ہی والے تھی ہوگئیں تو بھی پر پوشیدہ نہیں مگر خدا کے تھم پر کسی کی رائے خال بوگا نہیں تو بیں اس آئیت کی شان نزول بیان کرتا کو بیان کرتا کو تا اس نہیں ہو سکتی طول ہوگا نہیں تو بیں اس آئیت کی شان نزول بیان کرتا کرتا تھا تھی تا کہ تاری کی شان نزول بیان کرتا

الفين جلد اوّل

جس میں ہارے نی کومٹورہ کرنے کا تھم ہے پھر بھی اتنا کے بغیر نہیں رہتا کہ الامر پرالف ولام عبد کا ہے جس سے مراد کسی امر خاص میں تھم مثورہ لینے کا ہے عام طور سے ہرامر میں اس آیت سے نہ کسی اور آیت سے نکلتا ہے اور دوسرے آیت۔ وامر هم شوری بینھم۔اُس میں ہارے نبی داخل نہیں ہیں۔

## اكبسوس دليل

(۲) امام اورخلیفہ نبی کی اطاعت مثل اطاعت نبی کے خدانے مقرر کی ہے اور جہستہ بہت بڑا اہم مسائل دین بیل سے ہاب اگرخلیفہ نبی اور امام کا مقرر کرنا المت کی رائے اور اختیار پر خدار کھتا تو جیج احکام دین بیل اُمت کے رائے پراجرائے احکام جائز ہوتا اس لئے خدا کے اور احکام جس قدر رہیں سب اس سے عظمت میں کم ہیں اس کا نتیجہ بیہ ہے کہ اُمت کو اختیار ہے جو تھم احکام دبنی ہے اُس کو اپنی رائے سے اجماع کر کے جاری کر دے اب اس سے بیلازم آتا ہے کہ انبیاء کا بھیجنا بھی بیکار ہے اس لئے کہ جن احکام کے جاری کرنے کے واسطے انبیاء مجوث ہوئے وہ سب اُمت کی رائے سے جاری ہو سکتے ہیں لہذا انبیاء کا آنا بیکار ہو جو تھم اجماع اور انفاق رائے سے کرے وہی تھم خدا کا ہے۔ حالا تکہ اُمت کی تا ہو اور انفاق رائے سے کرے وہی تھم خدا کا ہے۔ حالا تکہ اُمت کی تا ہو اُسلے اُس کے اور انفاق رائے سے کرے وہی تھم خدا کا ہے۔ حالا تکہ اُمت کی تھم خدا میں احکام دین اجراء کرنے کی مجاز نہیں ہے۔

دفع شبهه

امام جماعت کا مقرد کرنا پیضرور ہمارے اختیار میں خدا اور رسول نے رکھا ہے حالانکہ نماز بھی ایسے خطیم چیز احکام وین میں سے ہے کہ جس میں ایک ہزار مسائل واجب اور ایک ہزار احکام سنتی ہیں پھر جب ہمارے انتخاب سے امام جماعت مقرد ہونا اُن ہزار مسائل واجبہ اور ہزار احکام مستجہ میں ہمیں اختیار کا جماعت مقرد ہونا اُن ہزار مسائل واجبہ اور ہزار احکام مستجہ میں ہمیں اختیار کا جموت ل گیا اب آپ کا یہ کہنا کہ کی تھم میں اُمت کا اختیار نہیں ہے کب درست رہا

الفين جلد اوّل

اورجس طرح خلیفہ خطا کار کا تجویز اُمت سے ہونے میں اندیشہ غلط کاری کا ہے اُسی طرح امام جماعت میں؟۔

#### چواپ

الغرض امام جماعت کو کسی تئم کی حکومت اورا ختیار اجرائے احکام کانبیں ہے۔

دوسراشيه

اچھا قاضی اور مُفتی اور مجتمد بنانے کا اختیار بھی تو اُمت کو دیا گیا ہے اور اگر معصوم ہونے کی شرط ہوتی اُس کا تقر ربھی باختیار خدااور رسول ہوتا اُس میں اور امام اور خلیفہ میں کیا فرق ہے۔جیسالام ویسا قاضی۔

#### جواب.

بردافرق تو یمی ہے کہ قاضی اور مفتی اور جمہتد کا معزول کر دینا ہمارے اختیار میں ہے اور خلیفہ اور امام کا معزول کر دینا ہمارے اختیار میں نہیں ہے یمی بات ٹابت کرتی ہے کہ امام اور خلیفہ بنانا ہمارے اختیار سے باہر ہے (ویکھودلیل ششم کو) الفين جلد اقل

### دوسرافرق:

یہ ہے کہ قاضی اور مفتی سینکڑوں ہم بنا سکتے ہیں اور خلیفہ یا امام سوائے ایک کے دوسر انہیں ہوسکتا۔

بنانے سے مطلب بیز بیں ہے کہ ہمارے اختیار میں اُس کا بنانا ہے بلکہ مطلب بیہ ہیں اور مفتی کے تجویز مطلب بیہ ہمارے نبی اور ملقائے نبی نے شروط قاضی اور مفتی کے تجویز فرمائے اور صفات ایسے محص کے بیان فرما کرہم کو تھم دیا ہے کہ ایسے محض کو ہم نے تم پر حاکم مقرد کیا ہے اب ہم کو اختیار اسی قدر ہے کہ اُن صفات کو معاشرت سے محبت برحائم مقرد کیا ہاں معتدہ ہے میں پائیں اس کونائر امام تسلیم کریں۔

اب تو دراصل تفررقاضی اور جمته کا بھی نبی اور خلیفہ نبی کی طرف ہے ہوا پھر چونکہ وہ صفات جن سے قاضی اور مفتی کا موصوف ہوتا شرط ہے اُن کا جاناعلم عیب پرموقوف نہیں ہے بلکہ بھن بنا طاہری افعال پر ہے للبذا ہم تنہا خواہ اجماع کے ایک محض کو پہچان سکتے ہیں بخلاف امام اور خلیفہ کے کہ جواوصاف اُس کے ہیں ہم اُن اوصاف کو ہرگزئی شخص میں اپنی رائے اور جمویز سے نہیں جان سکتے للبذا اُس کا تقرر ہمارے افتیار میں نہیں دیا گیا ہے۔

## توشح

مجہداور عالم اورخلیفہ میں فرق میہ ہے کہ عالم دین کا فقط عادل اور پر ہیز گاراوراحکام شریعت کا واقف کارہوتا کا فی ہے۔اس کی شرطنہیں ہے کہ آئندہ مجھی شخص فاسق نہ ہوگا یا بھی تمی مسئلہ شرق کے حل کرنے میں عاجز نہ ہوگا یا اس سے بوٹھ کرتمام دنیا میں جب تک بیزندہ ہے کوئی عالم نہ ہوگا جس کی پیروی اس پر واجب ہواورامام وہی ہے جس کی متقی پر ہیزگار ہونے پر تاحیات اُس کو پورایقین ہواوراُس کے اعلم اورافصل ہونے پر تمریج صفات میں بموجب نص اور خبر دیے نبی یا الفين جلد اول

امام سابق کو بورا اطمینان ہوا ور مجھی کسی امر میں ریجناج تعلیم کسی دوسرے کا شہوا ور ان با توں کا علم طاقت بشری سے باہر ہے جب تک صاحب وی اور الہام کسی محض خاص کو اپنا جائشین اور نائب فلیفہ مقرر کر کے ہم کو ہتلا نہ دے اگر آپ کہیں کہ پھر نبی کی شناخت ہم کو کیونکر ہوسکتی ہے۔ میں کہوں گا دوطر رہ سے اول تو ہر ایک نبی اپنے بعد آنے والے نبی کی خبر دیتا ہے اور اس کے اوصاف بلکہ نام اور نسب کو بھی ظاہر کرتا ہے جیسا کہ حضرت عیسی نے فرمایا باتھی من بعدمے اسم احملہ دوم صدور مجرات اور خوارق (کرامتیں) عادات جو نبی سے ہوتے ہیں یہ دونوں باتیں فل کرتا ہے ہوتے ہیں یہ دونوں

میں اپنے آئمہ مدی صلوات الدیلیم کی نسبت بھی انہیں دونوں باتوں کا اقرار کرتا ہوں لیعنی ہمارے نی صلی الدعلیہ وآلہ وسلم نے اپنے خلیفہ اور جانشین کا مام اورنسب اوراس کے اوصاف بھی ہم پرظا ہر کر دیئے۔ بلکہ اتنا اور زیادہ اہتمام فرمایا کہ دواز دو (۱۲) خلفاء کو بھی نام ہم پرظا ہر کر دیا اور قدرت الہی کو دیکھوکہ جولوگ اجتماعی خلیفہ پر دلدادہ ہیں وہ بھی اِن دواز دہ (۱۲) امام کے نام اورنسب کو اپنی کتب میں درج کر رہے ہیں اور مناقب کا ایک فن خاص خدانے اُمت سے ایجاد کرایا اب کتنے اہلست ہیں جنہوں نے کتب مناقب میں احادیث نویہ کوشان ایجاد کرایا اب کتنے اہلست ہیں جنہوں نے کتب مناقب میں احادیث نویہ کوشان میں انہیں آئم علیم السلام کے درج کیا ہے۔

مائيسوين دليل

اورامام کوخدااور نبی ہی مقرد کرسکتا ہے۔اورامت مجھی مطلب میہ کہ خدااور نبی کا مقرد کرسکتا ہے۔اورامت بھی مطلب میہ کے خدااور نبی کا مقرد کرتا بھی جائز ہے۔محال نہیں ہے پینظر میہ ہمارے نبی کے خلیفہ کوتو خدا ہمارے نبی کے خلیفہ کوتو خدا اور رسول نے مقرد کر دیا جیسا کہ ہم احادیث متواترہ سے ثابت کرتے ہیں اس وقت تو امت پر بیلازم آتا ہے کہ خدااور رسول کے سامنے پیش دی نہ کرے اور

الفين جلد اول

42

ا گر پیش دسی کرے تو کلام البی کے مطابق حرام ہے۔

ياايها الذين امنوالاتقدموابين يدى الله و رسوله

اے گردہ مونین خدااور رسول کے سامنے تم اپنی تجویز اور دائے کومقدم شکر واورا گرخدااور رسول نے خلیفہ مقرر نہیں کیا بلکہ اُمت کو تکم دیا کہ اپنے اختیار سے مقرر کرے اس کا ثبوت قرآن اور حدیث سے درکار ہے اور یہ بھی ٹابت نہیں ہوسکتا ہے اور اگر خدا اور رسول نے نہ تو خود مقرر کیا اور نہ ہی اُمت کو اختیار دیا تو استے بوے مئلہ اور امر ضروری کا ترک کرنا اور دین کو ناقص رکھنا اس کا الزام خدا اور رسول نے اور رسول بے مئلہ اور امر خدا اور رسول نے اور رسول نے کے بیان میں خدا اور رسول نے کو نائیس کی نہیں گیا۔

خلاصه شام ابن الحكم كمناظره كا

جھے اس وقت یا وآلی جماب صادق کے سامنے انہوں نے بھی اور ایس کیا تھا ایک محف اس وقت یا وقت یا وقت میں جا ہے مشہور تھا ہشام کہتے ہیں میرا بھی گذر ایک روز اُس کے جلسہ وعظ میں ہوا اگر چہ جھیج مسجد میں زیادہ تھا مگر میں مجمع کو چیرتا ہوا متصل ممبر کے دونوں گھٹوں پر جا بیشا جو طریقہ سائل کا ہے شخ نے میری طرف خطاب کر کے کہا اے فرزند پھیے تھے یو چھنا ہے؟ میں نے کہا کہ ہاں ۔ شخ نے کہا یو چھا کیا یو چھا ہے جو کہا اے فرزند پھی ہیں؟ اس میرے نے کہا یو چھا کیا یو چھا ہے جو کہا ہے فرزند کیما لغوسوال تو نے کیا سوال سے شریک مخلل سب ہنس پڑی اور شخ نے کہا اے فرزند کیما لغوسوال تو نے کیا تو خودد کھر ہا ہے کہ میری دوآ تھیں ہیں۔ میں نے کہا میرا سوال پھر بھی یہی ہے تو خودد کھر ہا ہے کہ میری دوآ تھیں ہیں۔ میں نے کہا میرا سوال پھر بھی یہی ہے آپ افراد کریں یا انکار تب شخ نے کہا اگر چہ تیرا سوال قابل جواب نہیں ہے گر خیر میں تری نا دانی کی ہے دھری پورا کر کے کہتا ہوں کہ ہاں میری آٹھوں ہیں تھی ہوں میں نے کہا آٹھوں سے کیا کام لیتا ہے شخ نے کہا آٹھی بُری چیز دں کو دیکھنے پر موقوف ہیں آٹھوں کے ذریعہ سے کرتا ہوں میں نے کہا اور سے کیا کام لیتا ہے شخ نے کہا آٹھی بُری چیز دں کو دیکھنے پر موقوف ہیں آٹھوں کے ذریعہ سے کرتا ہوں میں نے کہا اور سے کیا کام جود یکھنے پر موقوف ہیں آٹھوں کے ذریعہ سے کرتا ہوں میں نے کہا

بهترآب کی کان بھی ہیں پینے نے کہا کہ ہاں (میں نے کہا) اُن سے کیا کام کیتے ہو (شیخ نے کہا) سننے والی باتوں کوسنتا ہوں (میں نے کہا) آپ کی ناک بھی ہے (شیخ نے کہا) ہاں (میں نے کہا) ٹاک سے کیا کام لیتے ہو ( شیخ نے کہا) سونگھنا اچھی بری بودار چیزوں کا (میں نے کہا) آپ کی زبان بھی ہے۔ اوراس سے کیا کام آپ ليتے ہيں ( شخ نے کہا) زبان سے بول ہوں باتیں کرتا ہوں (میں نے کہا) آب كدل بحى ب- اوراس ساآپ كياكام ليت بين (فيخ نے كما) أس كوخدانے عضورتيس بنايا اور جتنے اعضائے بدنی ہيں سب پر بيرحا كم ہے جوامورحوال خمسة ظاہری باباطنی ہے معلوم ہوتے ہیں اُن کودل برعرض کرتا ہوں اور حق و باطل الجھے رُے کی شاخت اُس قلب سے ہوتی ہے (میں نے کہا) یا شخ جب خدانے تیرے ایک جسم حقیر کوانظام کی غرض سے بھی حاکم اور امام کے بغیر نہ چھوڑ ااور سردار اور ها كم اس كامقرر كر دياييدا كلون خلائق جن اورانس ان كوبامام اور پيشوا اور حاكم کے چھوڑسکا ہے؟ اور اس مراہ خلائق کو جونفسانیت سے مری اور قدم قدم پرخطا کاراس کے واسطے امام مقرر شرکر ہے اور ای اُمت خطا کارکو اختیار وے کہ جے عا ہوا بنا امام بنا لوالیا ہوسکتا ہے۔اب فی ملے کردن جمکائی اورمبوت ہو کر کہنے لكارانت هشام انت هشام أوضرور بشام ابن الكم معزز صحالي جعفر صادق كا ہےاورممبرے اُتر آیا اور میری از حد تعظیم کی اور میں رخصت ہوکرروانہ ہوا۔ تعيبوس دليل

(۲۳) خدااور نبی کا امام اور خلیفه کی تقرری یا ختیار اُمت چیوژ وینا اور خوداس عبد هٔ جلیله پرکسی کومقررند فرما تا یا تواس وجه سے تھا کہ خدااور رسول کوایسے لاکق عبد و کامت کی شناخت نہ تھی اور اُمت کو خدا اور رسول سے زیادہ اُس کی شاخت تھی اس کوتو کوئی مسلمان تسلیم نہ کرے گا کہ اُمت کاعلم خدا اور رسول سے زیادہ ہے۔ الفين جلد اول

یا اس وجہ سے خدا اور رسول نے خلیفہ مقرر نہ کیا کہ اُمت سے ٹی گوخون تھا کہ جھے اور میرے خلیفہ کو گزند پہنچا ئیں گے۔ بیجی کوئی مسلمان شلیم نہ کرے گا كمامراتهم امور اسلاميركوني فخوف أمت سے چھايا اور تقية فرمايا يااس كا خوف خدااور نی کوتھا کہ میرے مقرر کردہ خلیفہ کواُ مت منظور نہ کرے گی اور گمراہ ہو گی بیخوف کھی مخصوص ای تھم کے مخالفت سے نہیں خدا خود فرما تا ہے۔ و ما اکفو الناس ولو حوصت بمومنین اکٹرلوگ باوجودیدک نی ان کے مومن ہونے يرخريص تخايمان ندلائ البذاب سبب بهي ني كوتقر وظيفه على مانع نبيل موسكنا اورمصب نبوت كے خلاف بھى ہے اس لئے كة بلغ حكم شريعت نبي كوضر ورہاور مانناند ما نئالیہ باا مختیار اُمت ہے تبلیغ میں کوتا ہی کا جرم نبی پر باوجود میہ کہ اِس تبلیغ سے کوئی مانع بھی نہ ہواس کا عقاد کسی مسلمان کے شایان نہیں ہے خلاصہ اس دلیل کا مير ہوا كه خليفه مقرد كرك أمن كا كاه كروينا جوائم مسائل اوراحكام اسلاميہ سے اہلسنت کے نزویک ہے اور اصل جہارم اُصول دین سے ہمارے نزویک ہے ہی پر واجب تفااوراس واجب کے اوا کرنے میں کوئی مانع بھی ندتھا پھر کیونکر ہوسکتا ہے كه نى نے ندكيا بو مروركيا بوكاية جويزعقلى دلائل نقل سے بھى مؤيد ہے۔

چوبيسوس دليل

(۳۳) ہم کوجن چیز ول کاعلم ہوتا ہے اُس کے تین درجہ ہیں۔اول درجہ تو شک کا ہے بعنی ہونا اور نہونا دونوں کا آخال برابر ہوتا ہے دوسرادرجہ ظن کا ہے جس میں ہونے یا نہ میں ہونے یا نہ میں ہونے یا نہ ہونے یا نہ ہونے کا مہم کرتے ہیں سب میں ہونے یا نہ ہونے کا مہم کرتے ہیں سب میں ہمارا یمی دستور ہونے کا گھیں ہوتا ہے اب دیکھوجتنے کا مہم کرتے ہیں سب میں ہمارا یمی دستور ہے اگر اس کے ہونے کا یفین کسی ذریعہ سے ہوجائے تو پہلے اُسی طریقہ کو اختیار کریں کے پھراگریقین کسی ذریعہ سے نہ ہوتی ہماری پیا طریقہ اختیار کریں کے پھراگریقین کسی ذریعہ سے نہ ہوتی ہمارا کریں سے پھراگریقین سے تو بنا ہے اپنا

الفين جلد اوّل

چاری مفکوک ذریعہ کو اختیار کرتے ہیں۔ یہی طریقہ تمام دنیا کا ہے اور اس طریقہ سے کاروبار دنیا وی ہر مخص کرتا ہے اور جوشش اس کے خلاف عملدر آمد کرتا ہے اُس کوسب لوگ نا دان اور بیوتوف کہتے ہیں۔

اس طریقہ برخدانے بھی اموروین کے ہم کوتکلیف دی ہے اورجس جگہ ہم کوسی امردین میں یقین کا ذریعمکن ہے کہ خدانے وہ ذریعہ بتلا دیا ہے وہال ظن اور گمان بربنا کرنے کومنع فرمایا ہے چنانچے قرآن مجید میں ظن کی ندمت جا بجا وارد ہے بلکریے میں وارد ہے۔ ان بعض المظن اتم بعض مقام برطن بركار بند مونا گناہ ہے سیوبی مقام ہے جہاں یقین برعمل ہوسکتا ہے اور ہم اُس کے برخلاف ظن رِعمل کریں اور حکم عقلی بھی ای آیہ قرآنی سے مطابق ہے اب مسئلہ خلیفہ اور امام کو کیجئے اور پیر بھی معلوم ہے کہ پیروا اہم اور ضروری کا م ہے جس برتمام اُمور دیلی اور د ننوى وابسته مين خداني جم يراطاعت امام اورخليفداولي الامركي واجب كي مثل اطاعت نبی کے اور نبی کی شاحت کا وربیر ہم کو بھٹی بتلا دیا ہے وہ ذر بعد کیا ہے۔ صد درصد معجزات اورخوارق ( کرامتیں ) عادات جمراہ دعوائے نبوت کے اور یمی امر دلیل نبی کے معصوم ہونے پر ہوتا ہے اور یبی شاخت امام اور خلیفہ نبی کی ہے جتنے خلفاء انبیاء گذرے ہیں سب ایسے ہی تصاب اگرام ماری تجویز سے ہو اورخوارق عادات اورمجزات كاأس فطيور بوتا بإو ضروروه معصوم بهى باور خدانے اسے امام بنایا ہے ہم کواس کی شاخت کرنی کافی ہے جس طرح نبی کی شاخت اوراگر امام اور خلیفه جماراینا یا ہواصاحب معجزات نہیں ہے تو وہ معصوم بھی نہیں ہے بلکہ مثل ہارے خطا کارہے اور فرض پیرکر و کہ امت میں ایک مخض ایسا موجود ہے جوصاحب آیات اور صاحب کرامات اعلم اور افضل جمیع صفات میں ہے اوراس کی شاخت کا ذریعہ بیٹی خدانے ہم کو بتلا دیا ہے مگر ہم نے اجماع اپنی خودرائے سے کسی دوسرے کوخلیفہ اورامام بنایا جس کی شناخت کا کوئی ذریعہ یعنی نہ

الفين جلد أوّل

تھا بلکہ ظنِ غالب بھی اس کے انجام وہی امور اُمت پر نہ تھا بلکہ اس کی خطا کاری بھی ہم پر ثابت ہوتی رہی اب پیکاروائی کیسی خلاف عقل کی ہوگی اورکون عاقل اس کو پیند کرےگا۔

#### فلامه

اس ولیل کابیہ ہے کہ خدانے جب ذریعہ شاخت امام اور خلیفہ نبی کا بیتی میں میں اللہ علیہ وآلہ وسلم کی شناخت ہم کوالیا دیا ہے جس کے ذریعہ سے جمیشہ خلیفہ نبی صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کی شناخت ہوا ہے آس کو چھوڑ کر ہم طریقہ مظنون یعنی اجماع کواختیار کریں اور باوجود ظہور خطا کاری خلیفہ مصنوعی کے اپنی کے رائے پر جے رہیں کیسی بے وقو فی کی بات ہے لہذا ہم کہتے ہیں۔

ز مشرق تا بمغرب گر امام است علی او آل اومارا تمام است

یمی وہ برگزیدگانِ الٰہی ہیں جن کی امامت پر دلائلِ عقلیہ اور تین حصہ قرآن کے اور صد ہا احادیث نبوی ولالت کرتی ہیں چنانچہ ہم آئندہ قرآن اور حدیث کوئیمی ککھیں گئے۔

پچيبوس دليل

(۲۵) نبی اورخلیفہ نبی کا تقررای غرض سے ضرور ہے کہ اُمت کے اختلاف کو دور کرے اور باہمی نفسانیت کے جھڑے مٹا دیں اس لئے کہ جس قدر مقرر کرنے والا نبی اورامام خود غرضی اور نفسانیت سے بری ہوگا ای قدراس کی تجویز پہندیدگی خلائق ہوگ اور بخو بی معلوم ہے کہ ایسا بے غرضی اور بے لوث کہ جس کو جمیع خلائق کی فقع اور ضرر کا برابر خیال ہواور یہ بھی خیال ہو کہ کل مخلوقات کی حاجت روائی کے جو شخص لائق ہوائی کو اس کام پرمقرر کرے خدا اور خدا کے بعد نبی سے بہتر کون ہوسکتا ہے جس کے مقرر کئے ہوئے میں کسی کو شک اور شبہ کسی حشم کانہیں رہتا اور بہی

النين ملد اول علم اور خليفه سے ہے پوری بھی خزدة (نضول بحث) أسى وت ہوگی

عرص نصب امام اور خلیفہ سے ہے پوری بھی حریمة (تصول بحث) آئی وقت ہوئی جب خدا اور رسول خلیفہ اور امام مقبول جب خدا اور رسول خلیفہ اور امام مقبول اور نامقبول ہونے میں ہوتارہ کا۔ اب معلوم ہوا کہ رفع اختلاف اور تعلیم کائل بھی خز حد (فضول بحث) کے اُمید جیسے اس اہام اور خلیفہ سے ہو سکتی ہے جس کو خدا اور رسول مقرر کرے اجماع کے مقرر کردہ سے بھی نہیں ہوگی اس دلیل سے ترجیح خلیفہ مقرر کردہ خدا اور رسول صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کی ثابت ہوئے اور وجوب نصب امام خدار تا ہوئے اور وجوب نصب امام خدار تا ہوئے۔ نہ ہوا۔

وقع شبهه

اس ولیل پراہلست نے دوشہہ وارد کے ہیں جن کا سجھنا ذراعام طور سے دشوار ہے گرہم اپنے آسان عبارت میں ان کو کھ کرامید کرتے ہیں کہ سجھ میں آجا کیں۔ پہلا شہہ تو یہ ہے کہ خدانے انبیاء علیم السلام کو بھیجا اور نیوت کی نسبت ہم سب کا اتفاق ہے کہ۔ اللہ بعلم حیث یہ بعل رسالہ خداتی کو علم ہے کہ مبوت کی گور میں ہوئی چاہئے۔ پھر باوجود کیا نبی مقرر کردہ خداتھا گراختلاف اور جھڑا ان کے قبول کرنے اور نہ کرنے میں ہمیشہ باتی دیا بلکہ نبی تو نبی ہو۔ اللہ پر اتفاق کل کانہ ہوا جب ایسی بات ہے تو پھرا مام کا تقرر من اللہ بھی جھڑے اور فساد کو نہر دو کے گا بلکہ تج بہوان کے نہرو کے باک میں اور ان کے شام منصوص کہتے ہوان کے امامت کے ایک امامت کے ایک مخبلہ (۲۳) کے ہے۔

جواب

سے جماز الور فساد بند نہ ہوا گریہ جھڑ الور فساد بند نہ ہوا گریہ جھڑ الور فساد نبی کے قابلِ نبوت اور افعل خلائق ہونے پڑ نہیں رہاس لیے کہ نبی اللہ اپنے کامل

اور افظل ہونے اور مقرر کردہ خدا ہونے کے دلائل رکھتے تھے کسی امر میں ان کو افرش الیم نہ ہوئی تھی جس سے شبدان کے نبی ہونے میں برے اور بموجب اختلاف موبلكهان كي نبوت كاا نكارايها بي تعصب يجاكي راه سيتفاجس طرح خدا کے وجود کا انکار باوجودظہور آیات البی کے کیا کرتے ہیں دیباہی حال خلیفہ اور امام مقرر کردہ خدا کا ہے کہ وہ اپنے خلیفہ اور امام برحق ہونے پر دلائل پیش کرسکتا ہے۔ اوراجتماعی خلیفہ غلط کار کم علم اس کی امامت کا انکارالیلی وجود سے امت کر سکتی ہے جو چ اس کی خلافت اورامامت کے باطل کرنے والے ہیں اوراس کی جہالت اور گمراہی خطا کاریوں کو ثابت کرتے ہیں للذامعترض کا شبہہ لینی دونوں فرض پر جھڑے کا باقی رہنا ہے جا ثابت ہوا عناد اورخصوست بے جاجس کا وقع کرنا خود منكرين خدااور ني كومكن ہے اگر تعصب اور جہالت كوچھوڑ ديں بياور بات ہے اور منکرین امامت امام اجماعی کے افکار پرایسے دلائل ہیں جن کوخود امام اور ضلیفہ مصنوع تتليم كرك آب كونا قابل أمامت كهدويتا ب اورايي بي واقعات خلفائ مصنوعی کے زمانہ خلافت میں ہوئی جن پر تاریخ آج بھی ہم کو ہدایت کرتی ہے پھر چونکه منکرین خدا اور منکرین نبوت انبیاء کا انکار محل بے جا اور باطل ہے لہذا خدا نے انبیاء کامقرر کرنا بندنہ کیا ای طرح اگر امام اور خلیف منصوص کا انکار بے جا تعصب سےخلائق كرےاس كى وجه سے امام كاتقر رخدا بندنہيں كرسكتا .

### دوسراشبهه

ابوالحسين كابوه كهتاب

کہا گرتر جج کا خیال کر کے ہم اس گوشلیم کریں کہ تقر رخلیفہاز جا نب خداو رسول صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم فتنہ اور فساد مٹانے میں زیادہ مفیدے تو ہم پوچھتے ہیں کہا گرخدا نبی کو بیچکم دیتا کہتم اپنا خلیفہ اور جانشین ایسے نعیِ جلی غیرمحمل سے کروکہ

پر کس مخص برأس كا خليفه مونا مشتبه ندر به اورجس طرح تمهاري نبوت كا فبوت أمت ير ہو گيا ہے اس طرح تمہارے خليفه اور قائم مقام كا ثبوت بھى سب ير ہو جائے بیطریقدرفع نزاع اور دفع شبہات میں بہتر اور رائح تھایا بیطریقد کہا ہے لفظ سے نبی اپنا خلیفہ کرنا بیان کریں جس کے اٹھارہ سے زیادہ معنی ہوں اور اُمت گرائی میں زیادہ پڑے جیا کہ من کنت مولاہ فہذا علی مولاہ ۔ کے كمن ينفس جلى ندرب بلك فقره وعائيه اللهم وال من والاه واعادمن عادَاه كي تواور بهي شبهه بزه كيا كه فقط محبت عليّ سے كرنے كار يحكم بے ضرور ہر ایک عاقل یبی کیے گا کہ بہلاطریقہ یعنی صاف صاف الفاظ میں خلیفہ کا مقرد کرنے كاحكم خدا بونا ببتر تعااور دوسراطريقه بركز اجهانبيس ب مرخدان اين ني كونص جلی یعنی صاف صاف الفاظ میں تقر رخلیفہ سے روکا اور مشتبہ طریق سے کارروائی کا تھم دیا اور کیوں ایبافعل (جس سے مراہی اور فتنہ و نساد پیدا ہو) علیم برق نے جاری فر مایامخض بغرض امتحانِ اُمت کم طبع کون ہے اور نافر مان کون ہے اور بیہ تقریر ہماری اس فرض پر ہے کہ واقعۂ غدیر کونصب خلافت کا واقعہ بقول شیعوں کے نشلیم بھی کریں ورنہ ہم لوگ تو فقط وجو ہے جبت کی تا کید کا دا قعہ مجھ رہے ہیں۔ اب دیکھوجس طرح اس طریقه مشتبه میں امتحان اورا ختیاراً مت کا خدا کو منظور تفااس طرح أمت كاخليفه بنانے ميں مقار ہونا اس ميں بھي كس قدر امتحان أمت كاب وه امتحان بيرب كه خليفه اورامام كابوتا بيرة ضروري امرب اوربدون اس کے انتظام شریعت اور درستی نظام دشوار ہے کہ خدا اور رسول صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے خلیفہ مقرر نہ کیا اور ہم پر اُس کا تقر رچھوڑ دیا کہ دیکھوں میرے بندگان مطبع ابقائے وین اسلام میں بورے بوری سرگری کرتے ہیں یانہیں کرتے اور ہارے نی ک تعلیم اور اثر اس کی محبت کا ان میں کس قدر ہے پھر صحابہ رضی الله عنهم کی اطاعت اور فرماں برداری اس امر برخاص میں ایسی ہوئی کہ دوجار اصحاب نے

الْفِينَ جَلِدُ الْوَلِ

جس کوخلیفہ تجویز کیاسب کے سب اُس پرراضی ہو گئے بجر ووالک صاحبول کے جو بمقتصائے بشریت بیعت کرنے سے بازرہے سوان کا بیغل قابلِ اعتنانہیں ہوسکتا اس لئے خطائے اجتمادی ہے لہذاوہ عاصی بھی نہیں تھے۔

## بيشبهدا بوالحسين كاب

جس کوہم نے زیادہ تائیری امور سے پورا کر کے کھا ہے شایداس سے زیادہ اللہ سکتے ہیں۔ زیادہ اہلسنت بھی اس کونبیس لکھ سکتے ہیں۔

#### واب

خلاصداس شبهدكا يبى ب

کہ تبی کو خدا نے اس جلی کرے خلیفہ کا مقرر کرنے کا تھم نہ دیا اور نہ نبی اس جلی ارشاد فرمائی ہے ہائے اگر شیعوں سے ابوائحسین نے کہی ہے تو شیعہ کمی اس کو تسلیم نہیں کرتے کہ نص جلی نہیں ہوئی اور شیعوں کی روایات صاف صاف نص جلی پر شغن ہیں۔ اور کوئی لفظ مجمل یا مشترک نصب خلافت ہیں جناب رسول نے ہر گر نہیں فرمایا ہے اور نہ خدا نے ایسے اصلال اور گمراہ کرنے والے الفاظ کے کہنے کی اجازت نبی کو دی اس لیے کہ عقل اس کو محال جانتی ہے کہ خدا اپنے نبی سے کوئی کی اجازت نبی کو دی اس لیے کہ عقل اس کو محال جانتی ہے کہ خدا اپنے نبی سے خلاکت گمراہ اور شبہ میں پڑنے بلکہ خدا نے تو اس فقی نہیں ایر ایس امر جلیل کے خفی ایس افول کی کو جو خوف منافقین سے اظہار اور اعلان میں اس امر جلیل کے تھا وعدہ فرمایا و در مراب کہ محبت علی کا اظہار ہمیشہ جناب رسول صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کی خوف نہیں خوف فرمایا کی میں اس اظہار میں خوف آپ کو ہوا آج بروز غدر کیا بنی وشنی علی کی پیدا ہوگئی تھی جن کے خوف سے خدا آپ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کو بچانے کا وعدہ فرما تا ہوگئی تھی جن کے دور خدا اور رسول نے کہ وحدا اور رسول نے بہر حال شیعوں کے اعتقاد برتو ہیں جمہہ بالکل غلط ہے اور ضرور خدا اور رسول نے نے کا وعدہ فرما تا ہے بہر حال شیعوں کے اعتقاد برتو ہیں جمہہ بالکل غلط ہے اور ضرور خدا اور رسول نے نے کہ وحدا اور رسول نے بہر حال شیعوں کے اعتقاد برتو ہیں جہہہ بالکل غلط ہے اور ضرور خدا اور رسول نے نہ بہر حال شیعوں کے اعتقاد برتو ہیں جہہ بالکل غلط ہے اور خرور خدا اور رسول نے نہا کے بہر حال شیعوں کے اعتقاد برتو ہیں جہہ بالکل غلامی اللہ علی خلام ہو اس کے اعتقاد برتو ہیں جہ بہر حال شیعوں کے اعتقاد برتو ہیں جہ بہر حال شیعوں کے اعتقاد برتو ہیں جو سے خدا کے سیعوں کے اعتقاد میں جو سے خدا کے سولے کو میں کے دور خدا اور خ

الفين جلد افرل

صاف صاف امر خلافت كوظا بركر ديا۔ اب رہے ابلست اگر چه أنهوں نے اس واقعة غدير كوفقل كرتے ہوئے خوب ہى كات چھا نئے ہے كام ليا اور جس قدر أن ہے ہوسكا اس كو چھا يا اور مشتبہ الفاظ ہے خلقت كو گمرائى ميں ڈالنے كى جميشہ كوشش كى گرآ قاب پر خاك نہيں پڑسكى علائے شيعہ نے آخر انہيں ابلست كے اقوال اور روايات سے واقعة غدير كافس جلى ہونا ثابت كر ہى ديا ديكھو ہمارے آخرى كتاب عبقات الانوار كے دوجلد بي حديث غدير كو ثابت كر ديا۔ خدا اس كم مصنف كو اعلى علمين ميں جگہ دے اور وے چكا۔ اب تو بخو بي معلوم ہو گيا كہ ابوالحسين كا يہ بہنا كہ خدا اور رسول نے صاف صاف امر خلافت كو ظا برنہيں كيا بالكل على فقط احتفاد شيعہ پر بنا كر كياس كار دكرنا كافی تھا گر ہم نے دونوں فریق كی علی فقط احتفاد شيعہ پر بنا كر كياس كار دكرنا كافی تھا گر ہم نے دونوں فریق كی میں فقط احتفاد شيعہ پر بنا كر كياس كار دكرنا كافی تھا گر ہم نے دونوں فریق كی دوایات بربنا كر كياس كار دكرنا كافی تھا گر ہم نے دونوں فریق كی دوایات بربنا كر كياس شيكورد كرنا كافی تھا گر ہم نے دونوں فریق كی دوایات بربنا كر كياس كار دكرنا كافی تھا گر ہم نے دونوں فریق كی دوایات بربنا كر كياس كار دكرنا كافی تھا گر ہم نے دونوں فریق كی دوایات بربنا كر كياس شيكورد كريا كافی تھا گر ہم نے دونوں فریق كی دوایات بربنا كر كياس شيكورد كريا كافی تھا گر ہم نے دونوں فریق كی دوایات بربنا كر كياس شيكورد كيات

# چھبیسویں ولیل

(۲۲) بہت بڑا کام جوسپر دخلیفہ اور اہام کے ہے وہ جہاد کی دعوت ہے اور جہاد میں قبل نفون اور رونہب غارت اور اس پر قاضی اجراز الیعنی لوغری غلام بنانا آزاد بندگان خدا کا کیے کیے بخت احکام جاری کرنے پڑتے ہیں پھراس کی شاخت کہ اب کفاراس درجہ عناداورا نگاراور عدم قبول دعوت اسلام پر پہنچ گئی اور امیداصلات اُن سے منقطع ہوگئی اور بجرقس کردینے کے اور کوئی تذہیر باقی نہیں ہے اُمیداصلات اُن سے منقطع ہوگئی اور بجرقس کوخدانے بذریعہ دی اور الہام کی بتلائے ہوئی ہوخواہ اہام

الضأ

مجامدين أوران ميل انتخاب اورنا مزدكرنا كاربائ مخصوصه كاأورتر حيب

الفين جلد اوّل

صفوف اور تقذیم و تاخیر کار ہائے جنگ وجدل اور شناخت کرار غیر فرار اور شناخت اس امر کی کہیں آمدائے و ثمن مقابل اس امر کی کہیں آمدائے و ثمن مقابل سے نہ کرے گا اور حالت غیظ اور غضب میں ہے پابندِ احکام شریعت کارہے گا ہے جی مخصوص بصاحب وی والہام ہے۔

اور خوکی اندخت ابر روئے علیٰ افتخار ہر نبی و ہر ولی

اُمت کا بنایا ہوا خلیفہ جائز الخطا ہرگز اس کے لائق نہیں ہے۔اس سے زیادہ تر جہا دمنافقین ہے جو بظاہر مسلمان اور باطن میں کا فرپیہ جہا دتو جہاد کفار سے بھی زیادہ وشوا سے تا آ تکہ جناب رسول نے بھی ایے زمانہ حیات میں (باوجود یکه منافقین کو کی علم الی سے خوب پہیانے تھے) نہ کیا اور اپنے وصی اور خلیه بری کے سروفر مایا حالا کلے قرآن میں حکم قطعی آپ کوتھا کہ۔ جاهدالکفار والمنافقين -اوريمي سبب ب كرن بين جهاد غيبت امام مين حرام ب ہاں تیسری قتم جہاد کی جس کو دفاع (حفاظت خود اختیار ہے) کہتے ہیں چونکہ بیتم متعلق بر مفاظت مقوق الناس ہے بیر جہاد برائے مجوری غیب امام میں جائز ہے اور جہا داول کہ متعلق معبود برحق ہے لیعنی خدا اور احکام خدا کوتشکیم کرا تا جب تک خلیفہ خدالین نی یاام مین خلیفہ نی موجود نہ ہو ہر گر جائز نہیں ہے اس لئے کہ معرفت حدوداللي كي ورجه يقين برايسے امور ميں مخصوص بيرصاحب وي اورالهام ب غیر معصوم اور خلیفه مصنوعی کا کیا ذکر ہے خود آئم معصومین علیم السلام بھی جہاد دعوت سے وجہ فقدان شروط محقیہ کے جہاد کرنے سے بازر ہے۔امام سیدالساجدین ہے جب حسن بھری (غالبًا بہی مخص ہے)نے برائے عناداور تعصب سفر حج میں بیہ سوال کیا جبکہ حضور عازم حج بیت اللہ تھے کہ جہاد واجب کوٹرک کر کے حج اور نمازیر متوجه ہو گئے امام نے فرمایا کہ جب ہم کوایسے انصار ملے جس سے کار ہائے جہاد کا

الفين جلد اوّل \_\_\_\_\_

انجام اچھی طرح سے ہوسکتا تھااس وقت ہم نے جہاد بھی ایسا کیا جو تن جہاد کرنے کا ہے اور جب وہ لوگ (یا ویسے لوگ) ندرہے اب دیگر واجبات الہی کواوا کررہے ہیں (الحدیث)عقلی دلیل کےعلاوہ تاریخ بھی ہم کوہدایت کرتی ہے کہ پہلا جہاد جو خلیفہ اول کے تھم سے ہوا جس کے بعض امور کی تلافی خلیفہ دوم کو کرنی پڑی اور جس کی تاویل میں پیروکاران خلیفہ اول کیسی کیسی توجیہات لائے لیعنی لکھنے کے دریے ہوئے مگر پھی میں نہوسکا زنائے محصنہ اور خونہائے ناحق اور جروتعدی سب کھ ہوگیا۔ آخر یہ کیوں ہوا کہ امام برحق کا حکم ندھااس جہادیش جولوگ مارے کئے وہ منکر وجوں زکو ۃ نہ تھے بلکہ خلیفہ مصنوعی کو قابل اس کے نہ جائے تھے اور نہ اُس كوآمين اور قابل فياب رسول صلى الله عليه وآله وسلم جانت من كتاب تشيد المطاعن میں تاریخ اہلست سے اس کو برطو براروں ولائل ایک طرف اوربیہ چمبیسویں دلیل ایک طرف جس مخض نے جہادات رسول مقبول صلی الله علیه وآله وسلم با كفاراور جهادات على كرار غير فراريا كروه منافقين تاريخ اسلام مين يزهى بين اور دیدهٔ انصاف أس كا كلا مواب وه بخون محصلتا ب كه نبی اورامام منصوب من الله کے جہادیس اور خلفائے مصنوی کی جنگ وجدل بیں حق اور باطل کا فرق مس قدر کھلا ہواہان دونوں ہادیان برحق کے جہادیس ایک واقعہ بھی خلاف عدل اور انصاف نہ کے گا اور خلفائے مصنوعی کے جنگ وجدل میں (جس پر پیرو کاران خلفائے مذکورین بڑا فخر کرتے ہیں ) سینکٹروں واقعات ایسے ہیں کہ دین اسلام پر شبہ ملک گیری کا قائم ہوتا ہے اور وہی لڑائی جوسلاطین جورکرتے ہیں انہوں نے کی ہے صاف طور سے معلوم ہو جاتی ہے۔انہیں خلفاء کی بدولت سینکٹروں خرابیاں دین اسلام میں پڑھی ہیں اور اسی خیال فاسد (لیعنی تجویز خلافت با اختیار خطا کاران امت)نے اسلام پر دشمنان اسلام کوحملہ کرنے کا موقع ویا ہے اور جس قدرظلم اور تعدى يبجا اور خالفت عقل اورقرآن اور ابلبيت سے مسلمان موصوف ہوئے سب

الفين جلد اول

ای خودرائے کا نتیجہ ہے یہ سلمانوں کے 2سے فرقہ بھی ای خلافت کے مسلم ہے پیدا ہوئے بلکہ اس سلم کے مسلم ہے بیدا ہوئے بلکہ اس سلم ہے گرھنے کی غرض اصل یہی ہے کہ جس کوہم چاہیں خلیفہ بنا کر اس کی آڑیں خلاف جی کو اُس کی آڑیں خلاف جی کو مارا در لڑائی جھڑانہ کرے گاہے خض تو خلیفہ مصنوعی سے پوری ہوگی۔

## ستائيسوين دليل

(۲۷) نبی پرجس طرح اجتها دکرناحرام ہے اس کیے کہ اجتها دھم بھینی نہیں ہوتا بلک ظنی ہوتا ہے اورظن پرعمل کرنا ازروئے عقل اور شرع اس وقت ناجا ئز ہے كه جب بيني علم حاصل موسكاس طرح امام اور خليفه نبي يربهي اجتهادحرام ب اوراس کا سبب ہیے کہ جس طرح نبی کوعلم الی سے ہرامر کا تھم بقینی معلوم ہے گزشته اور حال اورآئنده برسیزمانه کا اُسی طرح نبی اینے خلیفه کوتعلیم کامل دینے کا خدا کی طرف سے محکوم ہے اور تفریط اس تعلیم میں نی نہیں کرسکتا۔ ہم کوعلاوہ ولیل عقلی کے نقلی دلیل سے بھی معلوم ہوا ہے اور خود جناب امیر کے اقوال مروبیہ کتب فریقین سے کہ ہمارے نبی نے اپنے وسی اور خلیفہ کی تعلیم میں پوراا ہتمام فرمایا ہے يهال تك كداكر جناب امير من وفت نه يوجعة مضرة خود جناب رسالت مأب صلی الله علیه والبه وسلم بغیر یو چھے تعلیم فرماتے تھے اور یہی حال سب اماموں کا ہے كهجس وقت اصحاب ائمست مناظره مخالفين كاكسى امام كسامن بوتا تهامثلاعلم قرآن كي نسبت ابن مسعوديا ابن عباس كووة فض عالم علوم قرآن كهزا تهااس وفتت بشام بن الحكم يا كوئي اورصحابي كهتا تفا كيا ابن مسعود وغيره كوعلم جميع قرآن كا تفاتب وہ مخص اقرار کرتا تھا کہ نہیں اور پھر بلٹ کرامام کے اصحاب سے یو پھتا تھا کہ اس وقت جمع قرآن کاعلم کس کوے وہ صحابی اشارہ بطرف امام کے کرکے کہد ویتا ہے کہ یہ بزرگ اس وقت بھی جمیع علوم قرآنیہ کے عالم جیں۔الی الی روایات اسلامی کتب میں بیٹارموجود ہیں جن کی تائیر صدیث نبوی بھی کرتی ہے آپ نے قرمایا

الفين جلد اول

ہے کہ میرے اہلبیٹ پرکوئی حخص میرے اُمت کا اپنے مزیت علم کا مدعی نہ ہوجس کا کھلا ہوا مطلب یہی ہے کہ آئمدابلدیا اعلم أمت بیں تجربہ بھی اس کوا بت كرتا ہے كه جس طرح جناب رسول خداصلي الله عليه وآله وسلم بهي سي ابل مذهب ياغير مذہب کے مناظرہ میں مغلوب نہ ہوئے سیے خلفائے نبی اور آئمہ بھی ہمیشہ اس طرح غالب رہے جس طرح جناب رسول اکرم غالب ہوتے تھے اور اُمت کے بنائج ہوئے خلفاء ہمیشہ مغلوب اور مبہوت ہوجائے تھے۔ اجتہا د کانہ جائز ہونا امام کوائس کی وجہ یہی ہے کہ مجتمد کی رائے کسی تھم میں قطعی نہیں ہوتی ہے اور اکثر ایے تحم کوآ یہ بی پلٹ دیتا ہے اس لیے کہ اس کوظن برعمل کرنا جائز ہے اور امام چونکہ غلط کاری سے معصوم ہے وہ اپنے حکم کو پلٹ نہیں سکتا ہے رہے بات کہ ظلیت طریق منانی قطعیت تھم کے نہیں ہے یہ مجبوری بوجہ غیبت امام معصوم کے ہے اور اس کے دلائل علم اصول فقد میں مذکور میں سے اس امام میں نبی سے زیادہ تر ملح ظ ہے اس لئے کہ نبی تو صاحب شریعت ہے بھلم خدا کسی تھم کومنسوخ بھی کرسکتا ہے اور امام اور خلیفہ چوکلہ بعد تھیل شریعت کے مقرر ہوتا ہے اس کے زمانہ امامت میں اب منسوخ ہوناکسی تھم کا ناممکن ہے لہذا اجتباد اور عمل ظن بر کرنا اس کو قطعاً حرام ہے۔ اور بیصفت اُسی خلیفہ اور امام کی ہے جس کوخدا نے یا نجی نے اپنا خلیفہ بنایا ہو پھر جب امام خطائے اجتہادی سے بری ہے اگر خطا کرے اس کو ایک اجرمثل دیگر مجتدین کند ملے کا بلکہ خطائے اجتہادی اس کے لئے معصیت ہے۔ حسنات الابوار سنیات المقربین (ترجمه) نیوکاروں کی نیکیال مقربین کے لیے گناہ ہیں۔ کا یہی مطلب ہے اس وجہ ہے ہم امام کومعصوم اور غیر جائز الخطاء کہتے ہیں جس کے دلاک آئندہ بھی آئے گا۔

الهائيسوين دليل

(۲۸) صراط متنقیم کی ہدایت کی دعا کرنے کا ہم کوخدانے سورہ تمہ میں تھم

56

ديااورصراط متقتم كأتفبير يول فرما تاسه

صواط الذين انعمت عليهم أن برگزيده گان خداكى راه جن پرخدانے انعام كياہے۔

اوردوسري جگه فرمايا:

هذا صراط على مستقيم

صاف لفظ علی تھا ہروایت آئمہ جس کو علی بنا دیا اور جناب رسول کے فرمانیا صواط علی حق نمسسکہ مساف ظاہر ہے کہ نبی بنا نا یا ظفیہ نبی اور امام بنا نا آس سے برو حکر کون ساانعام ہے جس کوخداا پی طرف منسوب کر کے انبی کی راہ کوصرا المستقیم فرما تا ہے امت کا بنایا ہوا خلیفہ اس پرانعام اُمت کا ہے جواس کومنصب امامت پر سرفر از کرے اور خدا کا بنایا ہوا خلیفہ اُس پرانعام خدا کا ہے اور پیروی کرنا ہم کو اُسی خلیفہ کی واجب ہے جس کے مخفوب علیہ اور ضال نہ ہونے کا پیروی کرنا ہم کو اُسی خلیفہ کی واجب ہے جس کے مخفوب علیہ اور ضال نہ ہونے کا گین ہو خطا کا رمصنوی خلیفہ مخفوب علیہ اور ضال اس وقت ضرور ہوتا ہے جب خطا کر سے چراس وقت ضرور ہوتا ہے جب خطا کر سے چراس وقت اُس کی اطاعت حرام سے پھروہ امام نہ رہا اور خدا کا بنایا ہوا خلیفہ بھی خطا کار ہونیں سکتا مشل نبی کے لہذا آنام کی بنا نا ہمارے اختیار سے درست خلیفہ بھی خطا کار ہونیں سکتا مشل نبی کے لہذا آنام کی بنا نا ہمارے اختیار سے درست خلیفہ بھی خطا کار ہونیں سکتا مشل نبی کے لہذا آنام کی بنا نا ہمارے اختیار سے درست خلیفہ بھی خطا کار ہونیں سکتا مشل نبی کے لہذا آنام کی بنا نا ہمارے اختیار سے درست خلیفہ بھی خطا کار ہونیں سکتا مشل نبی کے لہذا آنام کی بنا نا ہمارے اختیار سے درست خلیفہ بھی خطا کار ہونیں سکتا مشل نبی کے لہذا آنام کی بنا نا ہمارے اختیار سے درست خلیفہ بھی خطا کار ہونیں سکتا مشل نبی کے لہذا آنام کی اختیار سے درست شہوگا۔

## امتيبوس دليل

(۲۹) خدا کا بنایا ہواا مام اور خلیفہ اپنے امامت اور خلیفہ ہونے پراورا پی مغضوب علیہ اور ضال نہ ہونے پرش نبی کے دلائل بقید پیش کرسکتا ہے جن کی وجہ سے کسی کوشبہ اس کے امام برحق ہونے میں باقی نہیں رہتا اور اُمت کا بنایا ہوا خلیفہ اگر اپنی امامت اور خلافت پر علاوہ اس دلیل کے کہ جھے اُمت نے اپنا امام شلیم کیا ہے اور دلائل بھی رکھتا ہے پھر تو وہ خدا کا بنایا ہوا ہے اُمت نے اس کو امام برحق ہے اُور دلائل بھی رکھتا ہے بھر تو وہ خدا کا بنایا ہوا ہے اُمت نے اس کو امام برحق ہے اور دلائل بھی رکھتا ہے اور اگر اُمت کا بنایا ہوا امام بجز انفاق اور اجماع پہلا

الفين جلد اول

اہتاص آمت کے اور کوئی ولیل اپنی امامت پرنہیں رکھتا ہے اس کی امامت پر گوئی دلیل قطعی اور یقیٰی نہ ہوگی چیراس کی بیروی سے صراط متقیم پر چلنے کا بھی یقین ندر ہا لہذاوہ امام برحق نہ ہوگا۔

## تيسوس دليل

(۳۰) اُمت کا بنایا ہوا امام اور خلیفہ اُمت کا احسان مند اور منت کش ضرور ہوگا اور اُمت کا بنایا ہوا امام اور خلیفہ اُمت کا امور کیا ہے اس امام کا محسن ہوگا اور محسن واجب الاطاعت واجب التعظیم ، واجب الرعایت ہوتا ہے لہٰذا کل اُمت سے اس کی چیش آمہ مساوی نہ ہوگی گیس۔ و لا تناخلہ کیم بھم الرافة فی دین اللّٰہ تم کورین امور کے برتا و کرنے میں کسی تم کی مہر بانی اور بی کرنی ان سے نہ ہواس کا مصداتی وہی امام اور خلیفہ بالیقین ہوسکتا ہے جس کو خدا نے امام بنایا ہے کیا ہم کوتاری پیش آمہ حضرت عثان کی اینے قوم اور قبیلہ بی اُمیہ سے اس کو فا ہرنیں کرتی ہے براھوتاری فریقین کی۔

التيسوس وليل

(۳۱) خلیفہ بناتا یا امام بنانا اس کی اگر بیر بھی ہیں کہ کی شخص میں صفات جانشین رسول صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے پوری پوری ہیں اور جوشروط امامت اور خلافت نبی کو ہیں وہ سب اس میں موجود ہیں اور سوائے اس کے اور کسی میں بیر صفات اور لوازم خلافت نبی تمام آمت میں نہیں ہیں اور وہی برگزیدہ تعلیم نبی سے جامع جمیع صفات کا ہے پھر تو ہم کواس کا پہچان لینا بھی کافی ہے وہ بنا بنایا خلیفہ ہوا اور امام خدا کی طرف سے ہے ہمارا بنایا ہوا خلیفہ وہ نہیں ہے ہمارا بنایا ہوا امام اور خلیفہ تو وہ ی ہوگا جس کو ہم تعلیم صفات اور لوازم امامت سیکھا کے قابل امامت کر دیں ایسے شخص کو جو ہمار اتعلیم یا فتہ اور ہمارا شاگر دہوہم سے صفات امامت سیکھے اس دیں ایسے شخص کو جو ہمار اتعلیم یا فتہ اور ہمارا شاگر دہوہم سے صفات امامت سیکھے اس

الفين خلد اول

کونو کوئی مخض اپناامام اور خلیفه نہیں تشلیم کرسکتا اب معلوم ہوا کہ بیہ جھگڑ اسرے ہی سے غلط ہے فقط لفظی مفالطہ سے میں جھگڑا پیدا ہوا ہے۔اس لیے کہ اُمت کا اختیار خلیفہ کے پیچانے میں ضرورا جماعی بات ہے لیتی شیعہ اور سی دونوں کا اس پر اتفاق ہے کہ ایسے خض کی شناخت کرنی ہے جو کہ یقیناً جامع صفات خلافت اور امامت ہو بم يرواجب برسول فرمايا حدمن مات ولم يعرف امام زمانه فقد مات میة جاهلیة این زماند کامام کوند شناخت کر کے جو مخص مرے اُس کی موت کفریر ہوگی اور ہم کواس کا اختیار خدانے دیائے اور ایسے محض کو جسے ہم قابل خلافت اورامامت این تعلیم اور تربیت سے بنا کیں اُس کا خلیفه اور امام بنا نا دونوں فرقد کے زوریک ناجائز ہے اب فرمائے پھر جھڑا کیا رہااصل مسلدتو اجماعی اور اتفاقى مور باب- الجيم المتفات تحص خاص مين البيتدر علاكمة ياجس وأمت نے خلیفداورامام تقلیم کیا اوراس کوخلافت نبی کے واسطے منتخب کیا اس میں غلطی نہیں موكى ليعنى جمله صفات اوراوازم المست اس خليفه مين باليقين سق يا فد تصداب جَمَّرُ الوز مانه خلافت خلفاء میں ان کاغیر ستی امامت ہونا واقعات پیش آنے ہے بخوبی ثابت ہوسکتا تھا اور ان کواقر ار کرنا پڑتا تھا کہ جھے میں پیرلیافت نہیں ہے خود حضرت ابوبكريكاركركت تصدلست بنحير كم وعلى فيكم على كموجودي میں ابو بکر کا خلیفہ ہونا اچھانہیں اور ہمارے زمانہ میں تاریخ متواثر اس کا پورا ثبوت ويدرى بالسليج كمظافت إورامامت كامتصب اليهاند تفاكه أس كلوازم اور ضروریات کاکسی میں ہونانہ ہونامخی رہ سکے

# بتيسوس دليل

(۳۲) برخض کا جانشین اورخلیفہ وہی شخص شلیم کیا جاتا ہے جواس کے زمانتہ حیات میں اس کے کار ہائے مخصوصہ میں برابر منیب کے یا جملہ اتباع اور لواحق سے زیادہ کام دے اور وہ منیب ان خدمات کی بجا آ وری اُس کے سپر دکرتا القين جِلد اوّل \_\_\_\_\_

رہے اور نائب ہجا آوری کارہائے متعلقہ میں جملہ اتباع اور لواحق سے اول درجہ کے لیافت سے زمانۂ موجودگی منیب میں بھی سربرآ وردہ اور ممتاز ہوکر ہر شخص کے نزد کیک خلیفہ اور ولی عہد ہونے کا سزا وار ہو جائے زیادہ تر تائید ولی عہدی اور جائشنی شخص معلوم الذکر کے اس وقت ہوتے ہی جب ہرا کیک مہم اور امراہم میں اس کو التزام ہواور بھی کسی کی ماتحتی میں اس کو تا گئے اور مطبع کسی کی ماتحتی میں اس کو تا گئے اور مطبع کسی کی ناتھی میں اس کو تا گئے اور مطبع کسی کی ناتھی میں اس کو تا گئے اور مطبع کسی کا نہ کیا ہو۔

اس سے زیادہ ہوت اس کے جائیں اور ولی عہدی کا اس وقت ہوتا ہے جب وہ منیب مشکلات امور معبی کو حصار کے سامنے اپنے نائب کے ہر وکر سے اور ان کوحل کرنے کا تھی دے۔ پھر اس پرزیادہ تقری اور قضی اس کی قائم مقائی اور ولی عہدی کے اس وقت ہوتی ہے کہ جب سمی امر خاص لوازم منصب کو سی کے ہر ولی عہدی کے اس وقت ہوتی ہوئے کہ وقت عوام کوخیال جائینی کا ہے یا ہوئے والا ہے اور بیسر وار بسبب پیش بنی کے قر اس ظاہر یہ یا مخفیہ سے اس کو بچھ کر اس فخص کو معزول کر کے جو تی جی اس کا خلیفہ یا نائب ہونے کی لیافت رکھتا ہے اس کو مخص کو معزول کر کے جو تی جی اس کا خلیفہ یا نائب ہونے کی لیافت رکھتا ہے اس کو جناب ابو بکر اور تقر ری حضرت علی کو اور بڑھو ہار کے جدم جوم اعلی اللہ مقامہ کی جناب ابو بکر اور تقر ری حضرت علی کو اور بڑھو ہار کے جدم جوم اعلی اللہ مقامہ کی کتاب تعلید المطاعن کو ) بی عقلی دلیل الیں کھلی ہوئی ہے جس سے کسی کو افکار نہیں ہو سکتا ہے اور اسی طریقہ سے نیابت اور جائشین کا عہدہ ہرفتم کی کا رہائے و نیوی اور وی میں جاری ہے۔

اب ہم کوتاریخ اسلام ہے اس کا ثبوت در کارہے۔ دونوں فریق کی کتب ہے ہم نے ٹابت کر دیا ہے اور بخوبی ہم نے ان سب امور پر گار بند ہونا اپنے نی کرفق کا معلوم کر لیا ہے۔ بلکہ تاریخ مکر ین اسلام جیسے نصار کی نے بھی جناب امبر علیہ السلام کا اس منصب کے حامل ہونے کا اقرار کرنا ابتدائے اظہار نبوت سے علیہ السلام کا اس منصب کے حامل ہونے کا اقرار کرنا ابتدائے اظہار نبوت سے

الفين جلد اوُل

برابرتاروز وفات ثابت ہے اور عقل تجویز بھی مطابق نفتی کارروائی کے ہے (پڑھو شان نزول آبید و اندر عشر تک الاقربین۔

# تينتيسوس دليل

(۳۳/۲۵) اگرامام اورخلیفهٔ نبی کا مقرد کرنا اُمت کے اختیار میں ہوتا اوراُس کی شرط میہ ہوتی کہ اُمت امام اور خلیفہ اس کو بنائے جس سے ظلم اور تعدی لینی خلاف حق کا صادر ہونا محال ہو۔

مطلب بیرکه آسی کوامت خلیفهٔ نی اورامام بناسخی ہے جومعصوم ہواوراس کی عصمت اُمت پر یقینا ثابت ہو۔ اس شرط کوسوائے خدا کے اور کون جانا ہے مراویہ ہے کہ اس شرط کا آمت سے پورا ہونا اُس کے علم سے باہر ہے اور جب علم بشری سے بالاتر ہے چھراس کی تکلیف اپنی امت کو تکلیف مالا بطاق ہے لہذا امام کا تقر رخدای کرسکتا ہے اوراگر پیشرط ظیفہ بنانے جس نہ ہواور یہ اختیاراً مت کو ہوکہ جس کو چاہے اُس سے خلاف عدل اور انصاف صاور مونے کا بھی گمان ہواس وقت تو خلیفہ بنانے کا ضرور بہنیت نفع رسانی خلائق کے ہونے کا بھی گمان ہواس وقت تو خلیفہ بنانے کا ضرور بہنیت نفع رسانی خلائق کے نوادہ ہوگا اور جوغرض مطلوب تقر رامام خلیفہ سے ہے وہ فوت ہو جائے گی جتنی احکام حدود اور قصاص جاری کرنے کے قرآن جی وارد جیں مثلاً چور کے ہاتھ احکام حدود اور قصاص جاری کرنے کے قرآن جی وارد جیں مثلاً چور کے ہاتھ کا شیخ ذائی اور زائیہ کوسوسوکوڑے مارنے سنگسار کرنا خون کے موض خون بہا تا وغیرہ و فیرہ رسب آیات مطلق جی کئی زمانہ خاص سے مخصوص نہیں۔

اب ہم پوچھتے ہیں کہ ان احکام کا خطاب (بینی بجا آوری کا عم) کل اُمت کی طرف ہے بیتی ہر فردامت سے اس کو عم اجرائے حدوداور قصاص کا ہے یا عم نی امام اور ظلیفہ نبی کو ہے توام اُمت اجرائے حدود نبیس کر علی بلکہ امام کر نے یا جس کو امام نے اجازت دی ہو ہوام اُمت کو تو اجماعا میے عہدہ سپر دنبیس ہوا ہے اس میں جارا اور اہلسنت کا دونوں کا اتفاق ہے۔ پھر جب اُمت اجرائے احکام حدود میں جارا اور اہلسنت کا دونوں کا اتفاق ہے۔ پھر جب اُمت اجرائے احکام حدود

الفين جلد افال

اورقصاص مینی اوراجهاع (کانفرنس) کر کے نبیں کرسکتی توابیا حاکم (امام اور خلیفہ نبی) جوان احکام کو جاری کرے اس کا اختیاراً مت کو کیونکر ہوسکتا ہے۔

## وضيح سبب

اُمت کوافتیاراجرائے حدوداورتھاص نہ ہونے کاسبب ہیہ کہ اُمت کا ہر فردخطا کار ہے ایسانہ ہو کہ اجرائے کم قصاص میں غلطی واقع ہو کرخون تاحق ہوجائے پھر چونکہ اُمت کا بتایا ہوا خلیفہ یا امام وہ بھی خطا کار ہے یہی سبب مانع اجرائے حدوداورتھاص کا اس میں بھی موجود ہے وہ کیونکراس کے قابل ہوگا۔

وفع شبهه

نی اور امام یا طلیف مفوص بھی جس کو قاضی مفتی اور اپنا نائب مقرر کرتا ہے اور اس کو اجازت اجرائے حدود اور قصاص کی دیتا ہے وہ بھی تو غیر معصوم اور جائز الخطا ہوتا ہے پھر اس کو کیوکر قابل اجرائے حدود اور قصاص سمجھا جائے۔ عالم دین کو نبی اور امام نے نائب عام مقرر فرما یا وہ بھی اور نائب خاص جوز مانہ امام میں تھے وہ سب جائز الخطا تھے لہذا جو خرابی اُمت کے بتائے ہوئے خلیفہ میں تم نے اس دلیل میں کھی وہی امام کی نائب عام اور نائب خاص میں ثابت ہے۔

#### جواب

بی هیمه اگر زمان ظهو را مام اور خلیف منصوص میں کیا جائے اس کا جواب تو ظاہر ہے کہ امام کا تجویز کیا ہوا قاضی اور نائب خاص اگر چہ وہ معصوم نہیں ہے مگر چونکہ امام کمسی بات میں جائز الخطانہیں ہے لہذا اس مخص کے نائب مقرد کرنے میں بھی امام سے خطانہیں ہوسکتی اس کاظم امامت جواعلی ورج کا ہرامر کی شناخت میں ہے اس کو اس تجویز میں خطا ہے منع کرے گااس نائب کو اگر چہ ہم معصوم نہیں کہتے مگر اس الفين جلد اذل

کے احتیاط ضرورالی موگی کہ ہرایک حداور قصاص کے جاری کرنے میں جس قدر شروط كالحاظ طاقت بشرى محمكن بسب كالحاظ يوراكر عكا اورمقام شك اور احمال خطامیں رجوع امام اصل کی طرف کرئے تب وہ حکم جاری کرے گا۔ اُمت کا بنايا ہوا خليفه أس برايباوثوق اوراطمينان بھي نہيں ہوسكتا اس لئے كه أمت اس تجويز میں بھی مثل امام منصوص کے خطا سے محفوظ نہیں ہے بھی کوئی اس کوتسلیم نہیں کرے گا كهامام اصل كامقرركيا موا قاضي اورمفتي خطا كاري مين برابرقاضي اورمفتي مجوزه خلیفہ جائز الخطا کے ہوگا بلکہ خود میرخلیفہ جس کو اُمت نے خلیفہ بنایا ہے وہ بھی مثل نائب خاص امام كي خطام حضوظ نبيل موسكنا برما حضرت موسيٌ كاامتخاب حاليس آدمیوں کا جس میں۔ وقعت الحیرة علی المنافقین کینی سب کے سب منافقین برآ مد ہوئے بطور استان الی کے تھا اور پوری دلیل اس کی ہے کہ انسانی طاقت سے نی الولعزم کا امتخاب می مثل انتخاب عام اُمت کے ہے۔ اب رہی نا تبان عام زمانه تليبت امام مين اس مين بيشر بطور معارضه ك البنة قابل غورب مر جب سبب غيبت امام عصيان أمت اوران كي نافر ماني جو مانغ ظهور امام بي لار الزير كالزام أمت عى كى طرف سے عائد بوتا ہے اسے زباند من جس قدر امور خلاف حق اورخلاف عدل اورانصاف واقع ہوئے ہیں بوجہ غیبت امام ان سب کا مظلمہ أمت منوس پر ہے اب شبہ کا جواب الحث غیب آمام اور اُس کے اسباب کے سجھنے پر موقوف ہے بلکدا گرتھوڑا سا انصاف کیا جائے زمانہ دجود آئمہ ظاہرین میں کب أمت بھی اطاعت امام کر کے اجرائے حدود اور قصاص اُس طور سے ہونے ویا جو ہونے کا حق ہے لہذا زمانۂ ظہور اور زمانۂ غیبت دونوں برابر ہوئے از ماست ک<sub>یر</sub> برماست - ظهر الفساد في البرو البحربماكسبت ايدي الناس \_ يي اُمت بورا جواب اس هبه کا ہے اگر انصاف کرو۔ ہث دھری کی اور بات ہے۔ الفين جلد اول

### وليل

(۱۹/۱۹) اگر کسی جماعت نے (کمیٹی) کو اختیارِ امام اور خلیفہ نبی
ہنانے کا ہوتا تو وہ امام اور خلیفہ یا تو اس جماعت پر بھی حاکم ہوتا یا اس جماعت کو
چھوڑ کر اور سب آ دمیوں پر اس کی حکومت ہوتی پہلی صورت میں تو بیٹر ابی ہی کوئی
آ دمی اپنی ذات پر کسی کوحا کم نہیں کر سکتا ور نہ لازم آتا ہے کہ خود ہی حاکم ہواور خود
ہی گھوم پیکسی بے عظی کی بات ہے۔ اور دوسری صورت میں وہ امام اور حاکم عام نہ
ہوگا اور یہ جماعت بھی امام اور بے خلیفہ کے رہے گی لہذا خلیفہ کا بنا نا خدا اور رسول ہی سے جے ہے۔

### شبراول بطورمعارضه

اگرکوئی پیشبرک کہ قاضی اور مفتی اور مجتد پر جب کوئی حادثہ پیش آتا ہے اس ہے اتفاق قاوہ اپنے نفس پرجم مانہ یا کفارہ یا دیت اور خون بہاوغیرہ کا حکم لگاتا ہے اس ، وقت بھی تو اس پر بھی بات صادق آتی ہے کہ آپ ہی اپنے نفس پر حکم لگائے سے حاکم بھی ہے اور اس کی بجا آوری میں اپنا محکوم بھی ہے اور اس کو ہم تم بالا تفاق جائز کہتے ہیں۔ یہی حال اُمت کا خلیفہ بنانے میں ہے۔

#### مثال:

زیر قاضی نے کوئی ایسا کام کیا جس کی وجہ سے وہ اپنے اجتہاد سے مستحق کسی کفارہ یادیت کا ہوکر خود ہی فتو کی دیا کہ مجھ پر پیرکفارہ واجب ہواہے اور اسے اوا کیا اب زید آپ ہی حاکم ہے اور آپ ہی محکوم ہے اسی طرح اُمت کے چند لوگوں نے اجماع کر کے کسی کوخلیفۂ نبی واجب الاطاعت عموماً ہونے کا حکم دیا۔ لینی اپنے اُدیر ہی اس کی حکومت مان لیا۔ لفين جلد اول

#### جواب

یہ شبہہ محض دھوکہ سے اور غلطی سے وارد کیا ہے اس لئے کہ قاضی اور جو
اپنی اجتہاد سے اپنے او پرکوئی کفارہ یا دیت لازم کرتا ہے وہ تھم خدا اور رسول کی
تعمیل کرتا ہے اور خلیفہ یا امام بنانے والا اگروہ کسی تھم خدا اور رسول کے خلیفہ بنانے
میں تعمیل نہیں کرتا ہے بلکہ محض اپنی رائے اور جو پزسے خلیفہ کو اپنا حاکم بناتا ہے خدا
اور رسول کا بنایا ہوا خلیفہ اس کے تقم کی تعمیل میں میمن محکوم ہے حاکم نہیں اس لئے
کہ وہ اس کا بنایا ہوا امام نہیں ہے فقط اس کے شنا خت میں اس کو اختیار دیا گیا ہے
حاکم ہونا اس کا بخام خدا اور رسول ہے۔

# رهيجه دوم بطور نقض

اگراہلست کہیں اس دلیل میں برائے مغالط متدل نے بیدد کھلایا ہے کہ کوئی آ دمی اپنے او پر کسی دوسرے کو حاکم مقرر نہیں کرسکتا ہے ہات اس وقت صحیح ہوسکتی ہے کہ وہ حاکم اس محکوم سے افضل صفات حکومت میں نہ ہو ورنہ ہر مخص اپنے سے افضل کو اپنا حاکم ان امور میں جانتا ہے اور مانتا ہے جن میں اس کی حکومت کوشلیم کر رہا ہے یہی حال اُمت کا خلیفہ بنانے میں ہے۔

### جواب

ياايهاالذين امنولم تقولون مالاتفعلون

کیول حضرات کی کہتے ہی برتاؤ خلیفہ بنانے میں آپ کے گروہ نے کیا ہے اگر افضل ہونے کی شرط آپ کے فدہب میں صحیح مانی جائے پھرتو ہمارے اور آپ کے جھڑا کیا باتی رہے تفضیل اشخین ضرور آپ نے اپنا فدہب قرار دیا ہے۔حالائکہ تفضیل الثیوخ یعنی خلفائے ٹلا شرکو آپ کا ماننا تھا بلکہ معاویہ کو افضل الفين مِلد اوُل

الناس تسلیم کرنا پڑے گا اورخود معاویہ نے بقول صاحب تاریخ کامل ابن اثیر جذری جو خطبہ مدینہ میں بڑھا ہے آس کا بہی دعویٰ ہے کون مخص اس وقت بزید سے افضل اور اعلم اور احق بخلافت ہے اب لیجے افضل اور اعلم کا حال اور اپنے علماء کا دست و پاچہ ہونا کون می وصف میں آپ کے بارہ خلیفہ جناب امیر اور آئمہ علیم السلام سے افضل تو در کنار برابر بھی تضعلم اور اظہار کرامت اور اعازتمائی میں۔

## چوشیسو س دلیل

(۱۱/۱۳۱۱) اما ما ورضاید نبی کے افضل اور اعلم ہونے کے علاوہ کم سے کم اس کا مومن ہونا تو ضرور بھنی درکار ہے اوراس کا اطمینان کہ بیمنا فق نہیں ہے بیہ کوئی شخص کسی کی نسبت اس کا دعوی نہیں کرسکتا ہے ہاں۔ طنو المعومنین خیرا۔ گمان غالب مسلمان پراُس کے مومن ہوئے پر ہے اوراس کا بھین کہ آخر عمر تک بیہ مومن رہے گاکسی کی نسبت ہونہیں سکتا۔ اس کا بھین یا تو عالم الغیب کو ہے یااس کی تعلیم سے نبی کواور ہم کواس شخص کی نسبت اس کا بھین ہے جوابے مومن ہوئے پر کوئی دلیل بھین پیش کرے پھر جب کسی کے مومن ہوئے کا ہم کو بھین نہیں اور نداس کے خاتمہ بخیر ہوئے کا اب ہم گروکر اس کومر دارمومنین بنا سکتے ہیں۔

# چونتيسو ين دليل

(۳۳/۱۶) اگر خلیفہ نبی اور اہا ٹم بنانا اُمت کے اختیار میں ہوتو نبی کا بنانا بھی اُمت کے اختیار میں ہوگا اس لئے کہ جس قدر مصالح نبی کے ہونے میں ہیں سب امام کے ہونے میں موجود ہیں اور جب نبی کا بنانا اُمت کے اختیار میں نہیں ہے پھر خلیفہ نبی کا بنانا کیوکر بااختیار اُمت ہوسکتا ہے۔ الفين جلد أول

دفع شبهه

اگرکسی کو پیشبہ ہوکہ نی اورامام میں بڑا فرق ہے نی تو بائی شریعت ہے
اُس سے مصالح اُمت سب سیکھتے ہیں خلیفہ اورامام بھی نبی سے ان مصالح کو سیکھتا
ہے پس نبی کی نبوت کا جوت ایسے طریق سے ضرور ہے جس میں خطاواقع نہ ہوالبذا
اُس کا تقر رخدا کی طرف سے ضرور ہے کہ اس میں خطا کا احمال نہیں ہے اور امام
اس پارپر پرنہیں لیعنی امام بانی شریعت نہیں ہے اُس کا تقر رجس طرح اور قتم کے امیر
اور قاضی وغیرہ مقرر ہوتے ہیں (جن سے دینی احکام کے اجرا میں مدوماتی ہے)
ای طرح کا امام بھی ہے پھرامام کا تقر رکمیٹی اور اجماع کر کے اُمت کر سکتی ہے۔
ای طرح کا امام بھی ہے پھرامام کا تقر رکمیٹی اور اجماع کر کے اُمت کر سکتی ہے۔
(جسے جہوری کا نفرنس کا پریذیونٹ)

جواب

بس بہی سبب ہمارے اور اہلیت کے اختلاف کا ہے یہ لوگ امام کی تعریف (حدورہم) تو وہی کرتے ہیں جو ہم کرتے ہیں گرمعر ف (جس پر یہ تعریف صادق آئی ہے) اُس میں راوصواب سے کوسوں دور ہوئے جاتے ہیں اُور کے بیانات سے بخو بی معلوم ہو چکا ہے کہ امام اور خلیفہ کون فخض ہے قاضی اور مفتی اور دیگر حکام انظامی کے برابرامام اور خلیفۂ نبی کو بھی اُنہیں کہنا ہے نہایت افسوں کی بات ہے کہ ہم اور اہلسنت (وہائی کے سوا) سب خلیفہ نبی کو اضل الناس بعد نبی کے شام اور خلیفہ بنائے میں یہ کیوں کہ جسے قاضی اور مفتی مقرر ہوتا ہے ویسا بی حال خلیفہ کا ہے خلیفہ اور امام کو حاکم اور افسرکل احکام حاکم مقرر ہوتا ہے ویسا بی حال خلیفہ کا ہے خلیفہ اور امام کو حاکم اور افسرکل احکام مقرر کردہ خلیفہ پر شلیم کریں اور حاکم اعلیٰ (امام) اور حکام اونی کو برابر ہرایک اور مقرر کردہ خلیفہ پر شلیم کریں اور حاکم اعلیٰ (امام) اور حکام اونی کو برابر ہرایک اور مقرر کردہ خلیفہ پر شلیم کریں اور حاکم اعلیٰ (امام) اور حکام اونی کو برابر ہرایک اور مقرر کردہ خلیفہ پر شلیم کریں اور حاکم اعلیٰ (امام) اور حکام اونی کو برابر ہرایک اور مقرر میں میں تصور کریں۔

غين جلد اول

دفع شبهه

یکی اُن لوگوں کا قول ہے کہ خلیفہ نی یا امام کوہم حاکم جس راہ سے مانتے ہیں ( لینی خلیفہ راوی اور بیان کرنے والا تھم خدا اور رسول صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کا ہے امام اور خلیفہ بھی صاحب شریعت نہیں ہے ) ای طرح قاضی اور مفتی کو بھی ہم راوی اور مفسر قول خدا اور رسول صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کا جانتے ہیں وہ بھی صاحب شریعت نہیں ہے۔ پھر جس طرح ہماری تجویز قاضی اور مفتی میں ٹافذ ہے امام اور خلیفہ بنانے میں کیوں ٹافذ نہ ہوگی اس بیان سے ریکی ٹابت ہوگیا کہ جوآیت یا حدیث ہم کوقاضی اور مفتی بنانے کا اختیار ویتی ہے وہی آیت اور حدیث خلیفہ اور امام بنانے کی اجازت و دے گی۔

جواب

یہ بیشبہ بطور مغالط کے ہے نہ قاضی اور مفتی بنانے کا اختیار ہم کوخدانے دیا ہے اور نہ خلیفہ اور امام بنانے کا بلکہ قاضی اور مفتی اور خلیفہ نبی سب کا بناتا خدائی کا کام ہے۔ ہم کوبس ای قدر اختیار دیا ہے کہ ان اوصاف کو جو قاضی اور مفتی یا خلیفہ نبی جی جس جس مخص میں یا کیں اُس کو پیچان کر قاضی اور مفتی بنا کیں اب اگر جس قدر اوصاف اور شروط خلیفہ نبی کے بیں وہی شروط اور اوصاف قاضی اور مفتی کے بیں وہی شروط اور اوصاف قاضی اور مفتی کے بیں مبی برابر بیں اس کوتو کوئی مسلمان تسلیم نہ کرے گار ہے مساوات حکومت کا دھوکہ رہمی کھلا ہوا ہے اس لئے کہ خلیفہ یا امام کی حکومت خدانے مثل حکومت بی کے واجب کی ہے اس لئے کہ وہ اولی الامر ہے اور قاضی اور مفتی اِس اولوالامر کا تا بہ بے تا بہ اور منیب کے حکومت بھی برابر ہو سکتی ہے۔

الفين جلد اوّل —

## پينتيسوس دليل

(۳۵) خلیفہ نبی اُولوالا مرکی اطاعت مثلِ اطاعت نبی کے ہرامر میں واجب ہے اور یہ بات ای وقت ہو سکتی ہے کہ اولوالا مرکی تھم میں خطا پر نہ ہوائمت کا بنایا ہوا خطا کارا گرکی تھم میں خطا پر ہوائ کی اطاعت اگر اس وقت ہم کریں تو گہرگاراس لئے کہ خلاف تھم خدا ورسول صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم اُس کا تھم مانا ہے اور نہر کریں تو امام کی نافر مانی کا گناہ ہم پر ہوگا۔ اور امام کا تقررگناہ سے بیخنے کی غرض نہر کردہ امام سے خطاء کا ہونا تھینی ہے لہذا اُمت کا مقرر کردہ امام سے خطاء کا ہونا تھینی ہے لہذا اُمت کا مقرر کردہ امام سے خطاء کا ہونا تھینی ہے لہذا اُمت کا مقرر کردہ امام ہیں ہے۔

# حصتنيوس دليل

(۳۲) اگرامام بنایا ہوا آمت کا عام طور سے داجب الاطاعت ممل نبی کے ہے اس کے بعض احکام کی پیروی میں جو براہ خطائے بشری کرے ہم گنہگار بھی ہوں گئے ستی سز ااور ستی اجراور ثواب بھی ہوں گئے گئے گار تو اس دجہ سے ہوں کے کہا مام کا تھم خلاف تھم خدا براہ خطاکاری صادر ہوا ہے جس کا بجالانا گناہ ہے اور ستی اجراس داسطے ہوں گے کہا مام کے تھم کی اطاعت کی ہے اور بیات محض اور ستی اجراس داسطے ہوں گے کہا مام کے تھم کی اطاعت کی ہے اور بیات محض غلط ہے (محال) کہا کہ ہی ہی کام کرنے سے اس وقت آ دمی گنہگار بھی ہواور مستی ثواب بھی ہو

## سينتنيسوس دليل

(۱۰/۳۷) خلیفہ نبی یا امام کامعصوم ہونا براہ عقل اور شرع کے واجب ہے۔ جس کے دلائل ۳۵/۱۰ کتاب میں لکھی جائیں گی اور معصوم کی شناخت ، بجز خدا یا نبی کے اور کسی کونہیں ہے اور اُمت کی شناخت دوطر رہے ہوتی ہے یا تو خدا اور الفين جلَّد اوَّلَ

نی کسی خص خاص یا چنداشخاص کے نسبت ظاہر فر مائے اور اگر خدایا نبی کا ارشاد کسی کی عصمت پر اُمت کو بہنچے وہ معصوم اپنی عصمت پر آیات اور کرامات ظاہر کرے لہذا امام کا تقرر اُمت نہیں کر سکتی۔

### اژنیسوس دلیل

(٣٨) امامت اوروسي في كامسله الرجه عقلي دلاكل عداس كا ثبوت موسكتا بي مربيمتله فاص مسائل فربي مين بالبذاجم كود يكنالازم ب كدانمياء علیم السلام نے اپنے وسی اور جانشین کرنے میں کیسا برتاؤ کیا ہے فرق اس قدر ہے کہ اوصیا کے انبیاء میں سے بعض کونبوت کا درجہ بھی حاصل تھا جیسے حضرت سلیمان اور حضرت ہارون ملیم السلام اور تمارے نبی پر چونکہ نبوت ختم ہوچکی تھی آپ کا وصی نی نہیں ہوسکنا گر وصی ضرور تھا۔ اب دیکھو حضرت موسیؓ نے اپنے وصی اور وزیر کی نببت خداسے دُعا کی کمپرے جائی ہارون کو بیراوز براور خلیفہ مقرر کردے اُمت ور کنارخود حضرت موی این خلیفه کا تفر ربرون حکم خدا کے نہ کر سکے اور ای وجہ سے مارے نی صلی الله علیه وآله وسلم نے حصرت علی کے حق میں فرمایا: انت منی بمنزلة هارون من موسلی جس سے پیظاہرے کہ جس طرح معرت موسیًا نے حصرت مارون کی نسبت خدا سے وُعا کی تھی جارے نبی صلی الله علیه وآله وسلم نے بھی اینے فلیفہ کے واسطے فدا سے دُعا کی ہے اس لئے کہ مدیث مزات میں چونکہ جناب رسول نے حضرت علیٰ کو عام طور ہے مثل ہارون کے قرار دیا ہے اس عموم سے فقط نبوت کومنتثیٰ کر دیتا ہی دلیل ہے کہ جس طرح ہارون کوخدانے خلیه نیم مقرر کیا تفاای طرح حضرت علی کوجھی خدانے ہمارے نبی کا خلیفہ بنایا ہے اس لئے کی ملم اصول فقہ میں ثابت ہوا ہے کہ عام خصص باقی میں جمت ہے لہذا ہیہ حدیث مزلت بھی پوری دلیل ای دعویٰ کی ہے کہ خلیفہ نبی ہے خدامقرر کرتا ہے اور جناب امير بھي خليفه مقرر كرده خدا ہيں۔

70

### أنتاليسوس دليل

(۳۹) حفرت سلیمان کولیجئے اور آپ کے وصی ہونے کا حال تاریخی ہمارے امام صادق آل محمد علیہ السلام سے بروایت کافی کلینی بیہ کہ خدانے جناب داؤڈ پروتی نازل کی تم اپنے اہل میں سے اپنا وصی تجویز کر وحضرت داؤڈ کی ایک الیمی نوجہ شیس کہ اُن سے آپ کو مجت زیادہ تھی اُن سے جب حضرت داؤڈ نے ذکر کیا انہوں نے اپنے فرزند کی سفارش کی اور حضرت داؤڈ کا ارادہ بھی ہوا گر خدانے فربایا انہوں نے اپنے فرزند کی سفارش کی اور حضرت داؤڈ کا ارادہ بھی ہوا گر خدانے فربایا اے داؤڈ جلدی نہ کر وجب تک کہ میرا تھم تعین وصی میں نہ آجائے چنا نچہ وہ جناب تھم الہی کے منظر رہے تا آئکہ دوآ دی فریادی حضرت داؤڈ کے پاس آئے بھیڑا ورا گور کی بابت اب خدانے آیت نازل کی اے داؤ دائیے فرزندوں کو جمع کر داور اس استخاش بابت اب خدانے آیت نازل کی اے داؤ دائیے فرزندوں کو جمع کر داور اس استخاش بابت اب خدانے آیت نازل کی اے داؤ دائیے فرزندوں کو جمع کر داور اس استخاش سلیمان کا فیصلہ درست برآ مہ ہوا اور حضرت داؤ دنے فرمایا کہ میراارادہ پچھ تھا اور خدا کا ارادہ پچھ ہوادہ ہی جو خدا کو منظور تھا جناب صادق فرمایا کہ میراارادہ پچھ تھا اور خدا کا ارادہ پچھ ہوادہ ہی جو خدا کو منظور تھا جناب صادق فرماتے ہیں یہی حال کل اوصیا ء کا کہ کھم الہی سے جو بر میں اپنے وصی کے جاوز میں گرانے ہیں یہی حال کل اوصیا ء کا کہ کھم الہی سے جو بر میں اپنے وصی کے جاوز میں گرانے ہیں کہی حال کل اوصیا ء کا سے کہ تھم الہی سے جو بر میں اپنے وصی کے جاوز میں گرانے میں کی حال کل دھیا ہو کہ کھم الہی سے جو بر میں اپنے وصی کے جاوز میں گرانے ہیں کہ کھم الہی سے جو بر میں اپنے وصی کے جاوز میں کر جا

# چالیسویں دلیل

(۴۰) امامت اورخلافت کوخدانے اپناع بدارشادفر مایا ہے چنانچ حفرت ایرا بیم سے فر مایا: لایدال عہدی المطالمین راورخدا کا عہد معبود پورا کرنا کا م خدا کا ہے یا انسان کا 'رہے دوسری آیت۔ او فو ابعہدی او ف بعهد کے میرے عہد کو پورا کرواس سے مرادی ہے کہ ظالمین کو اپنا امام نظر اردواس لئے کہ عبد خدا ہی ہے کہ امام ظالم نہیں ہوسکتا اور جو غیر معصوم ہے ہروقت صدور خطاوہ غلام ہے لہذا ہم کو ایفائے عہد الی کا جب ہی یقین ہوگا جب ایسے امام کی پیروی کریں جو ظالم نہ ہواوراس کی شاخت علم بشری سے باہر ہے جب تک خودوہی امام کریں جو ظالم نہ ہواوراس کی شناخت علم بشری سے باہر ہے جب تک خودوہی امام

اپنی عصمت کا ثبوت نہ دے اور وہ امام وہی ہے جس کو خدانے مقرر کیا ہے۔

# اكتاليسوس دليل

(١١) مديث مروى فريقين \_ من مات ولم يعرف امام زمانه مات مية جاهلية \_ جو خص اين امام زمان كونه بيجاني اس كي موت كفرير بهوگي -اس مدیث میں امام کی شناخت کو واجب فرمایا ہے اور شناخت کرنا اُسی چیز کا ہوتا ہے جوہ ارے تقرر یا بنانے سے پہلے موجود مواور جس امام کوہم اسے تجویز سے امام مقرر کریں اُس کی شاخت کے کیامتی اگر بیمتی ہیں کہ اوصاف مخصوصہ امام کے جس میں ہوں آسی کو ہم اپناا مام مجھیں پھر تو صاف ظاہر ہے کہ وہ امام ہما را بنایا ہوا نہیں ہے اور اگر پھھاور معنی شاخت کے ہیں جن سے حارا اختیار امام کے بنانے میں ثابت ہوا س کا بیان المست کے ذمہ برہے۔ امام کا پیچان لیٹا سااور بات ہے اور امام اور خلیفہ کا بنانا اور بات ہے اور یہی ارشاد ہمارے امام صاوق کا ہے فرماتے ہیں ہم گروہ آئمہ وہی لوگ میں جن کی اطاعت خدانے فرض کی ہے آدمیوں کی اختیار میں بجر مارے معرفت کے اور کوئی بات نہیں ہے ماری پیچان نه ہونے کا عذر خدانہ سنے گا (بلکہ ہر مخص پر واجب ہے کہ ہم کو پہچان لے) جس نے ہم کو پیجا نا وہ مومن ہے اور جس نے پیجان کر جاری آمامت سے انکار کیا وہ کا فر ہے اور جس نے ہم کونہ بچیانا اور نہ جاری امامت سے اٹکار کیا وہ عمراہ رہے گاجب تك مدايت برندآ جائے جس كوخدانے أس يرواجب كيا ہے جاري اطاعت كرنے ے پھراگراینے ای گمراہی برمر جائے خدا کواختیار ہے جو جاہے اُس کی نسبت بروز قیامت حکم جاری فرمائے۔

بياليسوس وليل

(۲۲/۲۲) وصیت کرنا خدائے ہر مخص پر واجب فرمایا ہے اور جناب

رسول خداصلی الله علیه وآله وسلم نے بھی وصیت کرنے کی تاکید کی ہے پھراُمت کو رغبت ولائی ہے تا آ نکه فرمایا ہے جو مخص بلاوصیت کے مرجائے اُس کی موت جاہلیت ( کفر) پر ہوگی ۔ وصیت کرنا جملہ أمور دینی اور دینوی میں واجب ہے جن كا تعلق وصیت کرنے والے سے بعدال کے مرنے کے ہوتا ہے۔ انبیاء علیم السلام کا برا كام بدايت أمت كى بتاحيات اور بعدوفات جب تك ان كادين قائم رب اور بهارے می صلی الله علیه وآله وسلم کے لیے این امت کو تعلیم دے کرراہ راست پر ر کھنا تا قیامت واجب تھا اس لئے کہ نبوت ختم آپ پر ہو چکی تھی۔لہذا اپنی خلیفہ اور وصى كاتقر راوراس كى نسبت وصيت كرنى حضور يرجمله امور سے زياده تر واجب تقى اب کوئی مسلمان اورصاحب عقل ایسی ترک واجب کا صدور تماری نبی سے واقع ہوناتشلیم کرسکتا ہے جس کا وجوب قرآن اور احادیث متواترہ اور عقل سلیم ہے ظامر ہوگیا۔ ہارے نی پرنوو باللہ بہ آیت صادق آسکتی ہے۔ اتامرون الناس بالبروتنسون انفسكم - أمت يرق وصيت كرناتم واجب كرت بواورخوداس واجب کے بچا آوری کو بھول جاتے ہواور پھر ایسی ضروری وصیت کفار اور منکرین نبوت ہارے نی کے جو دریے الزامات بے جا ہمیشر ہتے ہیں۔ اگر اُن پرترک وصیت بذا ثابت ہوجا تا اس سے بڑھ کرکوئی الزام ایبان تھا جو ہمارے نی صلی اللہ علیہ والہ وسلم پرندلگاتے۔اس سے معلوم ہوا کہ جولوگ کہتے ہیں کہ ہمارے نبی صلی الله عليه وآله وسلم نے اسے خلیفه کی نبت کوئی وصیت نہیں فرمائی أن سے زیادہ ہمارے بمی کا وشمن کوئی نہیں ہے کہ اس جناب کوالیے الزام کا مستوجب ہونا چیش کفار ثابت کراتے ہیں۔ پھر جب خلیفہ کی نبیت وصیت کرنا جارے نبی پرواجب ابت ہوااورکوئی عذر شرعی اس واجب کے ترک فرمانے پر ندتھا البذا ضرور آئے گئے اسے خلیفہ کی نسبت وصیت فرمائی ہے اور وہی احادیث جن کو اہل حق روایت کرتے ہیں سچی ہیں اور مخالفین کا قول کہ حضور صلی الله علیه وآلہ وسلم نے وصیت نہیں فرمائی

غلط ہے پھر جب نبی کی وصیت ثابت ہو چکی اب امت کا اختیار تقر رخلیفہ میں کہاں باقی رہا و هو المطلوب ۔

### تنتاليسوين دليل

(۳۳۷) خلیفہ اور جانشین کسی کا فرض کرووہی مخفص ہوتا ہے جس کے پاس وہ علم اور وہ سامان مخصوص برمنیب موجود ہو۔جس کا وہ خلیفہ ہے تا کہ بوقت ضرورت اپنے خلیفہ ہونے کے اثبات میں اُن کو پیش کر کے اپنا خلیفہ ہونا ثابت کردے جب بہ قاعدہ کلی کار ہائے دنیوی میں جاری ہے اور عقل سلیم بھی اسی کو ضروری تجویر کرتی ہے پھر نبوت کا عہدہ جو کہ جامع جمیع امور دینی اور دنیوی کا ہے اس کے جاتھین اور وہی اور خلیفہ کا اس ضروری قانون سے جدا ہوتا اور اس کے یاس نبی کا کوئی ایساامر جس ہے اس نبی کی نبوت اور ایلی نیابت اور خلافت ثابت كرسكے نه ہونا سرا سرخلاف عقل مے لہذا جارے ليے ضروري ہے ديکھيں اور تلاش كرين كه جارے ني صلى الله عليه والدو المرائم في بديرتا و كيا بي وسي أورخليف ك ساتھ کیا یا نہیں کیا ضرور کیا اور بہت سی نشانیاں اپنی نبوت کی اینے وصی کوسپرو فرما كيں اوران علامات اور شواہد كا موجو د ہونا ہم كوآج تك مجيح تاريخيں بتلاتی ہيں اورز مانة جوداوصياء نبي مين بوقت احتجاج جثم ديد حضارتفااوريهي طريقة كل انبياء عليم السلام كالسيخ اوصياكي نسبت جاري ربا بلك بعض مجوات كاصدوراوصياء نبي ہے بھہا دت قرآن مجید ثابت ہے۔ آصف ابن برخیاً کا قصد قرآن مجید میں پڑھو۔ وقال الذي عنده علم من الكتاب اناأيتك به قبل ان يرتداليك طوفک کے چھم زون میں تخت بلقیس کا آپ نے حاضر کردیا دور دراز فاصلہ سے ہارے آئمہ کا توبید وعویٰ ہے کہ جس قدر علامات انبیا اس القین کے باس تصب مارے یاس موجود ہیں۔ مثل السلاح فینا کمفل التابوت سکینة فی بنی اسوالیل سلاح کی مثال ہم میں تابوت سکینہ بنی اسرائیل کی ہے پھر جب

ان علامات اور دلائل نبوت اورامامت کا موجود ہونا ان خلفاء برحق کے پاس کابت ہوگیا اب ان کا وصی اور خلیفہ نبی ہونا منجانب خدا اور رسول صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم بھی ٹابت ہوا اب کسی کی کیا مجال ہے جواپنی رائے سے خلیفہ مقرر کرے یہ دلیل اگر چہ برہان آئی ہوجاتی ہے اثبات اگر چہ برہان آئی ہوجاتی ہے اثبات اس دلیل کا ہم کتب منا قب اہلسدے کی بھی بخوبی کر سکتے ہیں۔

# چواليسوس دليل

ه المسلم علی المام کامقرر کرنا اُمت پرواجب ہے یا اس کی شناخت واجب ہے یا اس کی شناخت واجب ہے اور مقرد کرنا کام خدایا نبی کا ہے۔

مقرر کرنا کی فض کا عہدہ خلافت پرخواہ کی منصب پر بعد شناخت اس امر کے ہوتا ہے کہ بیشخص قابل اس عہدہ کے ہے یعنی جینے امور بجا آوری بیے عہدہ خلافت کو ضروری ہیں سب اس میں موجود ہیں اور جمیشہ موجود رہیں گے اور اس کی شناخت چونکہ علم بشری سے باہر ہے لہذا تکلیف الدیطاق ہے اگر یہ بات اُمت پر واجب ہو۔ و لایکلف اللہ نفساالا و سعها پیمل اور برواشت سے زیادہ خدا واجب ہو۔ و لایکلف اللہ نفساالا و سعها پیمل اور برواشت سے زیادہ خدا سے کہ خدایا رسول صلی اللہ علیہ وآلہ و کم کمی کے امام ہونے پرنفس کروے اور جب اُمام وی تفہرا جو منصوص من اللہ یامن الرسول ہوا ب اُمت کا اختیار تقرر دیشا خداور جب امام ہونے پرنفس کروے اور جب اُمام ہونے پرنفس کروے اور جب اُمام ہیں باطل ہوگیا۔ و ہو المطلوب

# پینتالیسوین دلیل

(۳۵) امام اورخلیفہ ہادی کل اُمت کا ہے اور اُمت مہتدی لیعنی ہدایت قبول کرنے والی ہے اور تقریرا مام اعلیٰ درجہ کی ہدایت ہے جو خاص کام خدا کا ہے اس کے بعد جس کوخدا میر منصب عطا فرمائے نبی یا امام یا علائے دین جو نائب امام

بیں آب اگراُ مت کے اختیار میں تقریرا مام بھی مانا جائے تو اُ مت ہادی بھی ہوگا اور مہتدی بھی اور بیری اس کئے کہ قابلِ ہدایت فاعل بھی اُسی ہدایت کا نہیں ہوسکتا ہے ورنہ علت بھی ہواور معلول بھی فرض کروکہ ککڑی آراہے کئ جاتی ہے تو آرا کا شنے کا فاعل ہے اور ککڑی کئنے کے قابل ہے اب بیری اُل ہے کہ ککڑی خود ہی اینے کوکا شنے والی ہواور خود ہی کئنے والی! لہذا ہادی کا تقریر بیفیل اُمت کا نہیں ہوسکتا بیرتو وہی بات تھری ۔

خود کوزهٔ و خود کوزه گر و خود گل کوزه فاعل براثر کامنفعل سے جدابوتا ہے۔

چھياليسوس دليل

(۳۲) حدیث اللین جارے نی نے دوہادی اپنی اُمت کے واسط اپنی اُمت کے واسط دونوں کا ساتھ رہنا تاروز قیامت یہ جی ظاہر کر دیا قرآن خدا کا مقرر کیا ہوتا یہ و دونوں کا ساتھ رہنا تاروز قیامت یہ جی ظاہر کر دیا قرآن خدا کا مقرر کیا ہوتا یہ و صاف ظاہر ہے رہا دوسراہادی جو اہلیت ہے اس کا بھی تقرر بحکم خدا بی نے ادشاد فرمایا اس حدیث میں قبالا جمال اس لئے کہ نبی سلی اللہ علیہ واکہ وسلم اپنافعل تقریر ہادی دوم ارشاد کرتے ہیں جو بدون تھم خدا نہیں ہوسکی اور دیگر اجادیث میں نام ہادی دوم ارشاد کرتے ہیں جو بدون تھم خدا نہیں ہوسکی اور دیگر اجادیث میں نام عقلیہ بھی اس حدیث مقدس میں صاف طور سے مقلیہ بھی اس حدیث مقدس میں صاف طور سے عقلیہ بھی اس حدیث مقدس میں صاف طور سے مقام ہادی اور تنہا قرآن بدون ہادی دوم کے جومفسر اور حامل قرآن بلکہ بقول میں مختر ہادیاں دو کے سوا تیسرا جناب امیر قرآن ناطق و بی ہے کانی ہوایت میں نہیں ہے اس حدیث کی قوجیہداور جناب امیر کا کھڑا کیا ہوا مصنوی امام کب ہادی ہوسکتا ہے اس حدیث کی قوجیہداور مقصیل عبقات الانوار کی مجلد تقلین میں دیکھو۔

76

## سيناليسوس دليل

(٧٧) أمت اجماع كرك اكركسي وخليفه ني بنانا جاب والمحض كو اس کا قبول کرنا براہ عقل واجب ہے یا براہ قل یا اس کوا ختیار ہے جا ہے منظور کرے یا نہ کرے۔ پھراگروہ محص معصوم نہیں ہے بلکہ جائز الخطاہے اور صاحب ورع اور تقدس بھی ہے اوراینے کو قابل ادا کرنے اس آمانت خداکی بعجہ جائز الخطا ہونے كنيس مجمتنا اوراس نظرے أس نے انكار كرويا اب دوسرا اور تيسرا و هلم جو أ جو خص صاحب دیانت اورغیر معصوم ہوگا ضرورا تکار کرے گا حضرت ابو بکر کا قول (صميم قلب ع) لست بخير كم وعلى فيكم مين على كي موجوري مين قابلِ خلافت نی کے اور کوئی نہیں جوای بات کوظا ہر کرتا ہے کلمہ حق ہے۔ اچھا براہ نقل تواس عبدہ کو تبول کرنا کی پر ہر گزیدواجب نہیں ہے اس لئے کوئی حدیث نہ کوئی آیت اس مضمون کے وارو ہے کہ اُمت جس کوامام بنانے اس بر قبول کرنا عبدہ خلافت کا فرض ہے اور دلیل ۲۹ میں ابوالحسین کا استدلال باطل کیا جائے گا اب رہی عقل کی مسلمان کا پی مذہب نہیں ہے کہ چھوٹے سے چھوٹا مسلہ مائل دینیہ کامحض جو پرعقلی ہے ثابت ہوتا ہے جب تک اس کی تائید دلیل نقل سے نہ ہونہ کہ اتنا بوااہم مسلداب یہی بات رہی کہ اس خلیفہ براس کا قبول کرنا واجب نيس ب ندشرعاً ندعقلاً بلكه است اختيار ب قبول كرے يا ندكرے اور قبول كرنے كے بعد يمى جب جا ہے اس عهدہ سے منتعنی ہوجائے اور بيصفت امام اور خلیفہ نبی کی نہیں ہے اہلسنت مجی خلیفہ یا امام کا عہدہ سے جدا ہونا از خود یا جویز أمت سے ہرگز جا زنبیں سمجھتے للذاامام وہی ہوگا جس کواس عبدہ کا قبول کرنا اور بعد قبول کے پھراس عہدہ سے جدانہ ہونا شرعاً اور عقلاً واجب ہومثل نبی کے اور بیہ بات أى امام مين ہوگى جس كوخدا يارسول مقرر كرے أمت كا بنايا ہوا بهى خليفه برحق اورامام مطلق نبيل موسكتا اورنه كوئي خليفة نبي اورامام ايبا بواب

### ار تاليسوس دليل

جانتا ہے۔ الانسان علی نفسہ بصیرۃ ولوالقی معافیرہ۔اپی ذاتی امورکو ہوش بھی معافیرہ۔اپی ذاتی امورکو ہوش بعلی صفوری جانتا ہے نبی کا خلیفہ ہونااس کو جوکام اور خدمت خدانے امورکو ہوش بعلی صفوری جانتا ہے نبی کا خلیفہ ہونااس کو جوکام اور خدمت خدانے یا نبی نے سپردی تھی ہونااس کو جوکام اور خدمت خدان یا نبی نے سپردی تھی ہونا ہوگا تھارے نبی کا بیجی ایک ضروری کام تھا کہ یہوداور نصار کی گئب میں جواحکام الی نازل ہوئے قرآن مجید کے احکام ہے اُن کا مقابلہ کرنا بشارات جو کتب سابقہ میں ہمارے نبی اور اوصاء نبی کے خصان کو یہوداور نصار کی پربحوالہ حجید تا اس کا مقابلہ کرنا بشارات ہوگا است کرناای طرح خواص اور اور غرب نبیت اور امامت جو کہ آسانی کتب میں وار دہوئے ہیں ان کو اپنی ذات اور این نازل ہوئے قال شدیل بھی اور غرب ہوئے اور اُن کی پوری خفیق اور تصدیق آگرنہ کی جاتی خلافت در کنارہارے واقع ہوئے اور اُن کی پوری خفیق اور تصدیق آگرنہ کی جاتی خلافت در کنارہارے نبی صلی اللہ علیہ والد میں کی جاتی خلافت در کنارہارے دکھلا رہی ہے کہ سوائے خلیفہ برخت علی علیہ السلام کے کسی کی مجال تھی جواس کام کوسرانجام دیتا۔

اب فرمائے اور یاد کیجے ایسے اوقات مناظرہ اور مباحثہ میں کدان میں سے بعض اوقات بدونِ اظہار مجرہ واور کرامات کے اسلام پر سخت جملہ ٹن نہیں سکتا تھا امت کے بنائے ہوئے خلیفہ کی خلافت اُسی وقت باطل ہوجاتی تھی اور یہوداور نصار کی کہدویے تھے۔ انت وصبی المصطفیٰ حقاً ۔ یہ بات چھپانے سے حیب نہیں سکتی ہے چھر جب اُن خلفا تمیں یہ لیافت نتھی اور ندا مت اُن کواس قابل جبانی تھی اور ندا مت اُن کواس قابل جانی تھی اور ند جان سکتی تھی۔ اب یعل براہ عقل کیا قبیح قابت ہوا خلیفہ اُمت بنانے والی اور نہی کا طہور اس سے ہوگیا اور یہی بنانے والے دونوں کی ویانت کا ظہور اس سے ہوگیا اور یہی ہمارا دعویٰ ہے کہ امام اور خلیفہ بنانا خدایا نبی کا منصب ہے اُمت کو ہر گر اختیا رہیں ہمارا دعویٰ ہے کہ امام اور خلیفہ بنانا خدایا نبی کا منصب ہے اُمت کو ہر گر اختیا رہیں

ې-

78

# أنجاسوين دليل

(۳۹) جس محض میں شرائطِ امام اور خلیفہ نبی ہونے کے موجود ہوں وہ خود تو اپنے امام نہ ہونے کا وعویٰ نہ کرے بلکہ کسی اور کو اپنا امام تسلیم کرے اس کی تین صور تیں ہوسکتی ہیں۔

(۱) یا تو وہ خص غیراس سے زیادہ تر لاکق ہے اب تو بیشلیم کرنے والامستحق

امامت نبررہا۔

(۲) کیادہ دوسرافخض اس سے کم اوصاف امات میں ہے اب تفضیل مفضول اور پر کئی برہمی وناکا می اس کی مقرر کرئے سے امور ہدایت میں ہول گے اور بیکسی طرح جا تر نہیں ہے غرض مطلوب کے منافی ہے پوری ہدایت نہ ہوگی۔

1) یا دونوں مخص شرائط امامت کے جمع ہونے میں برابر ہیں اب اس وقت چونکہ برخص پراصلات اُمت کی برابر واجب ہے۔ البذا اپنابار دوسرے پر بلاعذر ڈالنا کس دلیل سے جائز ہوگا بلکہ دونوں پر ترک واجب کا الزام

قائم ہوگا۔

یہ دلیل اگر چہ عقلی ہے گر اس کی تائیں یہ حدیث بھی کرتی ہے۔
اذاظھرت البدع فی احتی فلیظھر العالم علمہ وان لم یفعل فعلیہ
لعند الله ۔ جب بیری اُمت بیں بدعت ظاہر ہوعالم کولازم ہے اپنے علم کا اظہار
کرے اگر نہ کرے گاس پرلعنت خدا کی۔ پھر چونکہ اظہار علم (ہدایت) کا امرفوری
ہے لہذا جس قدرتا خیراس میں بلا عذر کوئی کرے گا ضرور فاسق ہوگا۔ یہ فرائی ای
وقت ہوگی جب اہام اور خلیفہ بنانے یا بن جانے کا اختیار اُمت کو ہواور خلیفہ مصنوی
کو اختیار قبول اور عدم قبول کا ہوجیہا کہ دلیل (۲۲) میں گذر ااور جب یہ اختیار خدا
ورسول صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کو ہے جس وقت خدا مناسب جانے گا ای وقت نی یا
اہام مقرر کر دے گا اور وہ نبی یا اہام چونکہ معصوم ہے جسم زون بھی تاخیر اظہار
ہیں اپنے منصب کے نہ کرے گا۔

الفين جلد اقال

# بچاسویں دلیل

(۵۰) خلافت نبی اورامامت کی حکومت اورسلطنت ہرایک حکومت سے عظم اور زیادہ ہے وام اُمت یا خواص اُمت میں سے سی کو ثابت نہیں ہے لیعنی کوئی اُمت میں سے سی کو ثابت نہیں ہے لیعنی کوئی اُس کا مجاز نہیں ہے (بدونِ تقرر خدا اور رسول صلی الله علیہ وآلہ وسلم اپنے آپ کو خلیفہ یا امام بنا سکے پھر جب آپ سے امام اور خلیفہ نہیں بن سکتا ہے دوسرے کو کیونکر خلیفہ یا اہام بنا سکتا ہے۔

انچه برخود نه پیندی .... بردیگرال می پیند

یہ بات نہایت ظاہرے کہ آدی جس قدرا پی ذات پراطمینان ہرشم کا رکھتا ہے دوسراکیسای اعتار والا ہو بھی اس پرالیااطمینان نہیں کرسکتا۔ ہال معصوم کی اور بات ہے بینی اگر معصوم کوامام قرار دے پھر تو وہی بات ہوگ کہ خدا کا بنایا ہوا امام ہے۔

# اكباونوس وليل

(۱/۳) اُمت کوسپر دکرنانصب امام کا ہرج دمرج اور فقفہ و تنازع باہمی کا باعث ہاں گئے کہ دی کے قدیب مختلف ہیں اور را کیں اور تجویزیں سب کی مقبائن اور نیز اعتقادات سب کے جدا جدا ہیں کہ ہر ایک صاحب قد بہب اپنے فرہب کا امام مقرر کرے گا اور دوسرے قد بہب کے امام کو اپنا حاکم نہ مانے گا۔ معتزی اُسی امام کو مانے گا جو معتزی ہواور جبری کا امام جری ہونا در کار ہا اور خارجی کو خارجی کو خارجی وغیرہ و فیرہ اور جب ہرایک فرقہ اپنے ہم قد بب کو امام بنائے گا دوسر افرقہ اس سے زاع بر پاکرے گا تو اور بھی ہرج عظیم ہا ور افساؤ شدید ہے۔ شفقت ہمارے نی صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کی اپنی اُمت پر اور رجمت خدا کی اپنی اس مقتضی ہے کہ جھڑے اور فساؤ کو دور کر دے نہ کہ ایک پیش آمد بندوں پر اس کی مقتضی ہے کہ جھڑے اور فساؤ کو دور کر دے نہ کہ ایک پیش آمد بندوں پر اس کی مقتضی ہے کہ جھڑے اور فساؤ کو دور کر دے نہ کہ ایک پیش آمد

کرے جس سے اُمت لڑتے جھگڑتے تاہ ہو جائے۔ حالانکہ خدانے ایسے ایسے چندا حکام بھی جاری فرما دیے جن کا نفع نصب اہام سے بہت ہے۔ کم ہے محض بخرض رفع فساد۔ پھر کیونکر لائق ہے نظر بہر حمتِ اللی اور شفقتِ رسول صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کہ رعایا کوا سے بڑے فساداور نافع بحق عباد (نصب امام) کوڑک کر کے اُمت کو ہرج مرج میں جیران چھوڑ دے نہایت نامناسب ہے اورکوئی عاقل اپنے نفس پرائی خراب کن بات برراضی نہوگا۔

#### شبهر ابلسدت

اگراہلسف بیکییں کہ بیچویز آپ کی واقع تونہ ہوئے مرادیہ ہے کہ خدا نے امام مقرر نہ کیایا بیمراو ہے کہ مقرد کرنے سے لڑائی جھگڑا ہر گزنہ منا۔

اس کا بہ ہے کہ خدانے ضرور مقرر کر دیا اور اپنی رحمت کا جو کچھ مقتضی تھا وہ جاری فرما دیا ہاں زمانہ علی اور معاویہ میں جوائو اٹیاں ہو کیں یا زمانہ حسین علیہا السلام میں بیسب بداختیا دائمت ہے خدا پر اقامت ججت کے بعد الزام کچھ نہیں ہے پھر یہ بھی تو سوچو بالفرض اگر زمانہ گزشتہ میں ہماری ججو پر پوری نہ ہوئی یعنی باوجود امام منصوب من اللہ کے زائ گرشتہ میں ہماری جو یہ اس کا واقع نہ ہونا باوجود امام منصوب من اللہ کے زائ ہم اور یہ ہے کہ جو اسباب مانع رفع فساد واقعات گزشتہ پر بنا کر کے ضروری نہیں ہے مرادیہ ہے کہ جو اسباب مانع رفع فساد کے زمانہ وجود امام منصوص میں پائے گئے زمانہ آئندہ میں ان کا ہونا کیا ضروری ہے (یہ اشارہ ہے زمانہ ربھت آئمہ اور زمانہ ظہور صاحب الامرعلیہ السلام کی طرف)

الضأ

محف جویزعقلی ہارے لئے کافی ہے اختیار اُمت کے باطل کرنے میں

برطبق اصول علم مناظره میں کہتا ہوں بدرلیل (۱/۴)مقرر آ چکی ہے دوسری خرانی اں میں بیہ کہ حدوث نداہب معتزلیداور دہر بیدوغیرہ بعد تقرر خلفا کے ہوا ہے اورنصب امام حدوث وغداہب سے پہلے ہمارے عقیدہ میں ہوچکا پھر خصم اس کو كب تتليم كرے كا بموجب ہمارے عقيدہ كے بلكداك وليل كے تقرير ميرے نز دیک بول مناسب ہے۔

تقرير دليل بطريق مجوز مترجم

أمن كا ختيارنصب خليفه نبي اورامام كے قائل ہونے سے اور قائل موکراس برعملدرآ مدکنے سے جیسا کرفساد اور فتنہ اور شر امور دنیوی اور دینی میں بریا ہونا ضروری تھا دیبا ہی واقع بھی ہوا اب دنیوی فسادتو خلفاء کی تاریخ پڑھنے ہے بنونی ظاہر ہے حتی کہ خلافت بلکہ نبوت مخالفین اسلام کے زویک محض سلطنت د نیوی ہے نامز دہوگئی اور شخصی سلطنت جمہوری سے بدل گئی دینی فساد فقط بغرضِ هظ ناموس خليفه مصنوى كي توحيد عدل اورئسن وفي عقلي اور جبر اوراختيار اورعصمت امام بلکہ انبیا یک مسئلہ اور صدور قبائے کا جواز خدائے پاک سے اور صدیا سائل معاد کے اور صد ما مسائل فروعیہ اسلام تحریف آیات قرآمیہ افتراء نبی برق برصد ہا احاديث موضوعه خوشامه خلفاء مين اخفائ واقعات صيحه اعلان اباطبل الغرض اصول اور فروع وین اسلام میں ایبا انقلاب عظیم ای سوئے اختیار سے پیدا ہوکر ایک فرقه حقه کو (۷۲) ہو گئے خاندان نبوت اورخصوصاً جن کی امامت منصوص من الله زبائی رسول صلی الله علیه وآله وسلم تلی أن كے ساتھ عداوت اس سے بو هركوئی کام اہل اسلام کوضروری باقی ندر بار ریسب امور متائج اسی اختلاف کے میں کد خلیفهٔ رسول صلی الله علیه وآله وسلم كا أمت كا اختیار بین برا را البلسنت میر كبین کہ فرقہ امیہ جو قائل امام منصوص کے بیں ان میں کیوں اختلاف مداہب پیدا اس کا جواب بیہ کہ یہ بھی آپ ہی کی بدولت ہے اس کیے کہ جب آئمدیلیم

العین ملد اول المامی المامی المان کواظهارامور حقد کاموقع ندویان کارعب السلام کی اطاعت اُمت نے نہ کی اوران کواظهارامور حقد کاموقع ندویان کارعب و دبد بداُمت کے قلوب سے اٹھا دیا اورافتر اعلی الله اور علی الرسول کا وروازہ آپ نے کھولاخر بوزہ کو دکھ کرخر بوزہ رنگ کی گڑتا ہے اور تقید کی ضرورت ہادیان برحق کو

محسوس ہوئے فرقہ شیعہ کے بعض ناوان کم فہم لوگ بھی راہ حق سے انہیں ہوائے نفسانی اورخواہشہائے دنیوی کی وجہسے جدا ہو گئے۔

ای بادِ صبا ایں ہمہ اوردہ تست

اور بمصداق الكفوملة واحدة وباسلام كارنگ برا براس كاف برا براس كاف برا براس كاف برا براس كاف بردى كتاب كون دوك سكتا به بخفر تقر را يه بهارت أمت كالى سوءا فقيار بروهى اي بورى كتاب باوجود يكه جناب امير كوچوقا فليفه تسليم كر پي شخ آب كى نباش او لاصن بهرى كى ايك روز وضويس پانى زياده ايك مر (جووزن مسنون به ) سے گرايا تفاجناب امير فرايا قدا هو قت كفيوا من المهاء تم في پانى زياده گرايا حسن بعرى امير فرايا قدا هو قت كفيوا من المهاء تم في پانى زياده گرايا حسن بعرى في جواب ديا (خاكش بدوئن) قلد اهر قت كفيوامن الدماء آب في خون نياده برايا (يعنى جنگ فين وجمل من بي نيجه اي عقيده قالمده كا تها كه فليفه اورامام زياده بهايا (يعنى جنگ فين ورئيس به اورخطا كار خليفه بوسكتا به ب

### باونوس دليل

(۱۱/۵۲) امام کے لیے واجب ہے کہ اپنے زمانہ کے سب اوگوں نے دین میں اورامور سیاست میں فرود دین میں اورامور سیاست میں فرود دین میں اورامور سیاست میں فرود یکاٹ ہو۔ اب اگر ہم نے اپنے اختیار سے کی کوامام بنایا ہم کو ضروراند یشر ہے گا ایسانہ ہو باطن میں دیکا فرہویا فاس ہواوراس کی مقد ارتام بھی ہم پڑھی ہو گئے (اس لیے کہ مطالب ملید روزانہ متجد و ہوتے ہیں اور قوت قد سید (اجتما و بیر) بھی غلط

Contact! المراق سے بازنمیس رکھتے ) اور اس امام کی اور اس me dilp://fb.com/ranajabirabba

الفين جلد اقبل

کمالات میں قیاس کرنا اور افضل سے مفضول کو پہچاننا یہ بھی ہم پر مخفی رہے گا۔ پھر جب شرط افضلیت کی شناخت ہم سے پوری نہیں ہوسکتی کیونکر میکام ہم سے انجام پائے گااور کیونکرامام بنا ناہمارے اختیار میں براہ عقل جائز ہوگا۔

## تر پنوس دليل

(۵۳/۲۴) اگرسب کو یا بعض اشخاص کو امام بنانے کا اختیار ہوتولازم

ہے کہ وہ جماعت خواہ وہ بعض اشخاص امام سے زیادہ علم رکھتے ہوں تا کہ بذریعہ
امتحان کے مقدار علم امام کو پہچانیں اور اس کی فضیلت کو دوسری پرمعلوم کریں اور
جب بیاوگ امام سے زیادہ علم اور فضل رکھتے ہیں تو امام سے زیادہ انہیں کو امام
ہونے کی اولویت ہے کہ افضل کے ہوتے ہوئے مفضول کیوکرامام اور پیشوا ہوسکتا
ہونے کی اولویت ہے کہ افضل کے ہوتے ہوئے مفضول کیوکرامام اور پیشوا ہوسکتا
ہے لہذا اس مفضول کو تو ہر گزیر امام ہیں بناسکتے ہیں اور نہ آپ کو امام نہیں بناسکتا ہے )
اب کہ نہ خود امام بن سکتے ہیں اور نہ دوسر سے مفضول کو بناسکتے ہیں لہذا امام بنانے کا
اختیار ماطل ہوگیا۔

میں کہنا ہوں) اس دلیل میں اور دلیل (۱۱/۱۵) میں فرق واضح کے اہذا ہم نے دونوں کو قریب کھو یا ہے۔

### ابلسنت كااعتزاض

اہلسنت اگریہ ہیں کی مخص کا علم ہونا اس نظر سے واجب نہیں ہے کہ اس غیر کی افضلیت اپنے سے یا غیر نبی جانے بلکہ مرجور فضیلت رائج کو جمیشہ جانتا ہے چنا نچے ہم ربحان ابو حفیفہ کا فقد میں ان کے غلامان پر بخو کی جانے ہیں حالا نکہ ہم ابو حفیفہ سے اعلم نہیں ہیں اس طرح سے سیبو یہہ کا فضل نجو میں ہونا ان کی معاصرین سے ہم کومعلوم ہے گو کہ ہم علم نجو میں سیبو یہہ سے اعلم نہیں ہیں۔

### جواب مندرج المتن

جے کہ مرجوح اپنے سے دائج کو ضرور جانتا ہے کہ یہ جھے افضل ہے گرید معلوم کرنا کہ فلاں اور فلاں سے بھی بیدافضل واعلم ہے بیمنوع ہے لینی جھ سے اور تمام علائے اُمت اسے افضل ہے بیمنوع ہے۔

میں کہتا ہوں بنی اس دلیل کا بیہ ہے کہ متن کا اعلم ہونا اس فیض ہے جس کا امتحان لیتا ہے ضروری ہے بعنی جوگروہ اُمت یا چند اشخاص کسی کوایام بتا کیں وہی معنی تقبری ان کاعلم اور افضل ہونا آمام ہے جس کے علم وضل کو جانج کرامام بنا سکتے گے (ضرور ہے جب وہ امام سے افضل نہ تھہرے نہ اپنے سے مفضول کوایام بنا سکتے ہیں اور نہ خود بن سکتے ہیں البند ااختیارا مام بنانے کا باطل ہوگیا اب بیاعتر اض کیونکر ورست رہامعترض کا بیا افرال کہ جناب ابو بکر خلیفہ مجھ سے اور ان کے تلا تمہ ہے افضل سے بیچی قابل تسلیم جب ہوگا کہ اہم شافی اور امام مالک اور امام احر حنبل اور دیگر فقہاء سے آن کی افضلیت ثابت ہوجائے۔ یا سیبو یہ کانچو میں اعلم ہونا اور این بشام صاحب مغنی کا انہی میں سیبو یہ ہونا باطل ہوجائے۔

چونو یں دلیل

(۵۴/۲۰) ولایت (حکومت) امام کی سب حکومتوں سے بڑھ کرہے پھر جب اس حکومت کا اختیار کرنا کسی کو اُمت میں سے درست نہیں ہے یعنی کوئی فخص اپنے آپ کوامام نہیں بنا سکتا ہے بھر دوسرے کوامام بنانا کیونکر اُمت کے اختیار میں ہوگا۔

### ابلسنت كااعتراض

اگرابلسنت بول کہیں کہ امام کی حکومت کا ثابت کرنے والاتو ہم بھی خدا

کو مانتے ہیں لینی تقرراور تجویز کرنا ہمارے اختیار میں ہے اوراس کا حاکم ماننا خدا کے حاصر کا حاکم ماننا خدا کے حکم سے ہے جیسے کہ امام اگر کسی کو حکم دیے کہ تم فلال شخص کو امیر اور حاکم مقرر کرے اُس کا حاکم ہونا بھی امام ہی کی طرف منسوب نہ ہوگا؟

### جواب اول

اگرآپ اس کوشلیم کرتے ہوکہ ولایت اور حکومت منجانب اللہ ہے پھر
اب ہمارے آپ کے نزاع کیا باتی رہے (چشم ماروش ول ماشاد) علاوہ بریں
آپ اس کے تو قائل نہیں ہو بلکہ نصب امام کو ہمارے اختیارے تبحویز کرتے ہواور
ہم پرواجب کہتے ہو پھر جب ہم پرنصب امام واجب ہوا اور ہم نے جسے چاہا مقرر
کیا اور جسے چاہا معزول کر دیا۔ اب یہ بات نہیں ہوسکتی کہ اس کی حکومت ہماری
طرف منسوب نہ ہو بلکہ فداکی طرف منسوب ہو۔

#### میں کہتا ہوں:

جواب اصلی توبیتھا کہ جس طرح امام نے کی شخص غیر کو تھم دیا مثلاً زید کو امیر بنانے کا اس طرح خدا کا تھم اُمت کو امام بنانے کا اگر اہلسنت ٹابت کر دین البتہ بیاعتراض بھی تھے اور بینظر یہ بھی کافی ہوجائے ورنڈھن دعویٰ بلادلیل ہے۔ البتہ بیاعتراض بھی تھے اور بینظر یہ بھی کافی ہوجائے ورنڈھن دعویٰ بلادلیل ہے۔

ترجمہ دلائل ہاتی مائدہ جوعلماء کے قابل ملاحظہ ہے
واضح ہو کہ یہ ہو ہوں ہوں ہوں ہے ہو ہم نے کھے ان میں 22 دلیلیں قو
سائ ہا افین کی ہیں اور اس ولائل کا ہم نے اضافہ اپنی تجویز سے کیا ہے اب چونکہ
اصل کا ب افین میں کل 29 دلیلیں اس مسئلہ پر ہیں اور 22 کو ہم لکھ بچکے ہاتی
رہیں (ے) جن کا سجھنا عموماً ہر محض کا کام نہیں ہے اس لئے کہ دقیق اصول علمیہ
قابل ملاحظہ ہوان پر موقوف ہے لہذا ان کوجدا گانہ اب ہم کھتے ہیں تا کہ ہماری

لقين جلدُ اوَلَ

کتاب عام اور خاص سب کے واسطے مفید ہواور ان ولائل کی ترجمہ میں ہم وی طریقہ جاری رحمین کے ترجمہ میں ہم وی طریقہ جاری رحمین گئے۔

(۱۹/۸) جو مٹی نے جوایک عالم علائے اہلست سے ہیں اُن کا قول بلکہ عموماً اہلست سے ہیں اُن کا قول بلکہ عموماً اہلست کا قول ہے اور جو پکھ ہوتا ہے وہ خدا ہی کا کیا ہوا ہوتا ہے جب سیعقیدہ اہلست کا ہے پھر خلیفہ اور امام بنانے کا اختیار اُمت کو کیونکر ہوسکتا ہے۔

عيل كبتا بول

سیولیل الزامی خاص فرقہ جربیہ پر چل عتی ہے اور جراور اختیار کے مسئلہ میں جوتا ویلات اہلسنت کرتے ہیں اُن کی نظر سے اس اختیار کی تاویل بھی وہ کریں گےلہذا ہم نے اس کوزیادہ شرح اور بسط سے لکھنا ضروری نہیں سمجھا۔

يچپنوس وليل

(۵۵/۱۳) أمت كافتيار في في بالم كامقرر بونااس سالازم آمت كافتيار في في بالم كامقرر بونااس سالازم آتا هم كه برن اور من بيدا بواور فتداور فساد عالم من بريا بواورامام كاتقرر برج اور فساد منان في غرض ساور جب بهذا أمت كان فتيار ند بونا جاستا

توضيح

اس کی بیہ ہے کہ دُنیا ہیں شہراور بلاد متعدد ہیں فرض کروا یک شہر میں اجماع سے ایک امام مقرر ہوا تمام دنیا کے واسطے اور دوسرے شہر میں اس روز ایسا ہی دوسرا امام مقرر ہوا آبام دنیا کے واسطے اور دوسرے شہر میں امام گل اُمت کا نہ ہوگا اور دونوں کی امامت باطل ہوئے بہ بر ہان تمائع جیسے دوخدا کا خدائی بطل ہے اور اگر ایک کومعزول کیا جائے تو امام کی شان میز میں کہ معزول کیا جائے دوم میہ کہ معزول کرنے کا سبب کیا ہے اس لیے کہ فرض تو یہ ہے کہ دونوں قابلیتِ امامت

میں برابر ہیں کسی کودوسرے پرتر جی نہیں ہے اور نداس شہر کودوسرے شہر پرتر جی ہے اب اس جھڑے اور فساؤ کو کون مٹائے اور اگر دونوں کومعزول کرویہ بھی باطل ہے مثل فرض اول کی۔

#### شبهة المستن

اگراہلست یوں کہیں کہ اس مسلم کا تھم وہی ہے جیسے کسی عورت کا نکاح دو

مخصوں سے وقت واحد میں براہ غلط کاری اس کے دوولی نے کیا ہو کہ دونوں باطل

ہوجاتے ہیں اور یہ تقرر دونوں امام کا بھی غلطی اُمت سے واقع ہوا اور اصل کوئی

امام مفروض الطاعة نہیں ہے جس کے معزول کرنے سے ہم پر پچھالزام عائد ہوئیا

ہرین ہمارے عقیدہ کے جواب اس کا ہم بیدیں گے کہ دونوں کام کے باطل ہونے

سے کوئی ہرج اور فقنہ اور فساد پر پانہیں ہوتا ہے بلکہ رفع فساد اس میں ہے کہ

دونوں نکاح باطل ہوں اور دونوں اہم کے معزول کرنے میں پھرایک امام کا مقرر

کرنا چونکہ ضروری ہے اور دونوں شہروں میں سے کسی کو اولویت نہیں ہے جب کسی

شہرکے لوگ اپنی تجویز سے کل اُمت پر امام مقرر کریں گے دوسرے شہروالے ضرور

موجود بھی ہوں میں کہنا ہوں تاریخ خلفاء کو پر معواور جس فدر جھاڑ ہے لڑا کیاں باہم

موجود بھی ہوں میں کہنا ہوں تاریخ خلفاء کو پر معواور جس فدر جھاڑ سے لڑا کیاں باہم

خلیفہ کے عزل اور نصب ہیں ہو تھی اُن کو یا دکرو۔

# چھپنویں دلیل

(31/10) جس طرح کہ امام کا ہونالطف خدا ہے بالا تفاق اس نظر ہے کہ امام کی موجود گی میں اُمت اگرا طاعت امام کرے صلاح اور فلاح دارین اس کو نصیب ہوتی ہے اور نزاع اور جھڑے اور ہرج مرج سے دور رہیں گے اور بھی سبب ہے نصب امام کے ضروری ہونے کا اس طرح امام کا مقرر کردہ خدالیعنی سبب ہے نصب امام کے ضروری ہونے کا اس طرح امام کا مقرر کردہ خدالیعنی

منصوص من الله بونا بھی لطف عظیم اور کرم عمیم خدا کا اُمت پر ہے اس لئے کہ جب خدا امام مقرد کر دیے گا پھر کسی کو کسی تم کی نفسانیت نہ لڑائی نہ جھڑا ہاتی رہے گانہ ایک قوم کو دوسرے پر ترجے کا خیال ہوگا اور صلاح اور فلاح اور دفع ہرج ومرج اور فتنہ اور فساد کی زیادہ اُمید ہے اور اُمت کی تجویز سے تقررا مام میں بڑا جھڑا اور فساد ہونے کا خوف ہے اور اختلاف رائے کا زیادہ اندیشہ ہے لہذا خدا ہی کامقرر کردینا واجب ہے۔

پېلاهبراس دليل بر

المسع أكريول كهين كديداختلاف اورنزاع بسبب تقررامام كينيس پیدا ہوگا بلکہ اختلاف مرب اس کا سبب ہے اور چونکہ بیا ختلاف مراجب اس وفت بھی ہے جب امام کو خدامقرر کرے لہذاوہ نزاع اور فسادامام منصوص من اللہ مونے سے بھی برطرف نہ ہوگا۔ مطلب اس شہد کا بیہ چونکدامام میں دو قداہب أمت كے بين ايك فرقد تو باختيار أمن الله امام وجويز كرتا ہے اور دوس افرقد قائل ہے کہ خدا کا بیمنصب ہے اور بیاختلاف بروقت امام منصوص من اللہ ہونے تك ضروررب كالبذامنصوص من الله مونے سے رفع زاع اور فساد كيوكر تشليم كيا جائے اس کئے کہ خلیفہ منصوص جس آیت اور حدیث سے ہوگا فرقہ مخالف اس آیت اور صدیث کی تا ویل کرے اُس کو مشکوک کر دے گالورنص جلی کی بھی تاویل کر کے ندمانے گاچنانچراکشر مسائل اختلافیدین أمت کا بھی بیرحال ہے کداسے اپنے مذہب برآیات اور احادیث کی تاویل کرے ڈھالتے ہیں (قرآن اور حدیث کابر د دوجود ہوتا بھی مسلم ہے) علاوہ برآن فرقہ امامیہ کے لوگ کیونکر رفع نزاع اور فساد كادعوى كريجة بين ال لئے كەنھوش احاديث سے نصب امام أن كے ياس موجود میں جو ہر زمانہ میں وجو دِ امام کو ضروری قابت کرتی میں اور اُن کے اماموں کے باته يرمجزات بمى ظاهر موسة بحربمي فتناور فسادأمت سه ندأ ثفااورامام منصوص الفين جلة اور

کی اطاعت کل اُمت نے ان کے ہاں چندروز حضرت علی کی اطاعت ضرور پھے
لوگوں نے کی سووہ جناب بھی آج تک جنگ جمل اور صفین میں لڑتے رہے پھر بعد
اس جناب کے سی امام کوافقد ارا ظہار امامت پر نہ ہوا بلکہ ہمیشہ مغلوب رہے اور
اپ حق ہے منع کئے گئے اور جس خلیفہ کو اُمت نے اپنے اختیار سے مقرر کیا اس کا
امر خلافت مسلم بھی ٹر خصہ اور نزاع کے زمانہ دراز تک قائم رہا کسی نے اُس کے
خلیفہ اور امام ہونے سے اٹکار نہیں کیا (اب تجربہ اور مشاہدہ دلیل اِس کی ہے کہ
اُمت کے بناتے ہوئے خلیفہ میں فساد اور فتنہ کم ہے اور خدا کے بناتے ہوئے میں
زیادہ سے لہذا ہوگی نیاعتراض بطور حل کے ہے۔
زیادہ سے لہذا ہوگی نیاعتراض بطور حل کے ہے۔

#### المراجع المالية المراجع المراج

اس کا میہ کہ خدا کے مقرر کرنے میں خلیفہ اورامام کے اُمت کا قریب صلاح کے ہونے سے انکار کرنا اُمت کے بنائے ہوئے خلیفہ میں اُمت کا دوراز اصلاح ہونے سے بھی انکار کرنا میں ہوائی انکار بدیجی امور کا ہے اور محض مکا برہ ہے اس لئے کہ ہرایک عاقل کو اس کا بھین ہے کہ خدا کا مقرر کردہ خلیفہ ضرور واجب الا تباع ہے اور جملہ خلائق کا امام ہے بھر جب کوئی تھی امامت (آیت یا حدیث کو ایسے معنوں پر حمل کرے جس پر وہ نھی دلالت نہ کرتی ہوضرور وہ محض حکم خدا اور رسول صلی الدعلیہ واکہ وسلم کا محراور معاند (ویشن) ہوگا۔

#### میں کہتا ہوں:

چونکہ دلیل عقلی اور نفتی ہے بھی وجوب نفس جانب من اللہ ثابت ہے اور یہ آیت یا حدیث مطابق دلیلی عقلی کے ہے لہٰڈ ااس کا اٹکار اور اُس کی تا ویل ضرور مکابرہ اور عناد سے ہوگا بخلاف اٹکار اختیار اُمت تھب امام میں جس پر دلیل عقلی اور نفتی قائم نہیں ہے ) اب دیکھو کہ نفس اُمت کے نکار کر۔ نے نیادہ تخت اٹکار اس مخض کا جوکسی ایسے خلیفہ یا امام کی امامت کامکر ہوجس کو اُس کے کسی وثمن اور معاندنے امام بنایا ہے اور وہ ایسا امام ہے یا ایسا امام بنانے والا ہے جس کے قول کا میر قائل نہ ہواور نہ اس کے امور اعتقادیہ کا پیمٹر قائل ہواور نہ اُس کے اطاعت كوداجب جانتا ہواس لئے كەخداا دررسول صلى الله عليه وآله وسلم سے اس مكر كود يتنى نبيس ہے اور اس امام يا امام بنانے والے سے اسے عناد ہے لہذا بيا انكار ب نسبتِ منكرامام منصوص كے زيادہ شديد بند ہوگا اور وہ انكاراس سے كم پس اولي بالوجوب وہی صورت ہے لیتی تصیف من اللہ کہاس میں انکارشد پرنہیں ہے ہی بھی • متمجھو کہا گرایک جماعت کثیرہ کوعنا داور مخالفت امام منصوص سے بھی ہوا در باوجود اُس کے امام منصوص ہونے کے دوسراامام اور خلیفہ غیر منصوص کواپناامام قرار دیں گیا أن كاس خالفت يجاك نظر سے خداتقريا مام سے بازر كا بلك خدا يرتقر رامام ہر حال میں داجب ہے امت اطاعت کرے یا نذکرے اس لئے کہ جملہ داجبات کا یمی حال ہے کداُن کے داجب ہوئے میں بیضروری نہیں ہے کہ جن پر واجب ہیں وهمل بھی کریں مرادیہ ہے کیمل کرنا پیل امت کا ہے اور واجب کرنا پیغل خدا کا ہاوراس بات میں نی کی بعثت اورامام کے تقرر میں کچھ فرق نہیں ہے پھر جس طرح با وجودا نکار کفارنبی کا تقر رخدانے ترک نہ کیا امام کی خالفت اگر اُمت کرے ان كا تقرر كيول خدانه كرے كا بلكه مكرين نبي اور مكرين امام منصوص دونوں معذب ہول گے۔

دوسراهبه بطورمعارضك

الوالحن نے اس دلیل (۵۶/۱۵) پر بطور معارضہ پیشبہ کیا کہ ہرخ اور مرخ اور فتنہ اور فیاد کے دور کرنے میں دوطریقہ مندرجہ ذیل میں سے کون سا طریقہ اچھاا درا قرب ہے؟۔ الفين جلدافل

### ایک طریقه توبیہ

كه خدا ني كوجيج اوراس كے مراه آيات اور مجزات ظاہري ايے ہوں كنص جلى كى امام كامات يركرك وه ني سب آ دميوں كودكلا دے كه جارا خلیفہ فلال مخص ہے اورنصِ جلی اس کی امامت پر نبی خود کردے پیر طریقہ اچھاہے یا بيطريقة كدوه ني نصوص مجمله (غير صريحه) اوروه بهي روايات محتمله سيمنقول أن برنی اسے خلیفہ کی خلافت کوچھوڑ دے ضرور ہرایک آ دی بھی کے گا کہ پہلاطریقہ رفع برج ومرج اوررفع فتنداور فساوكرن مين اجهاب كرخدان يبلاطر يقذنين جاری کیا اور نہ نبی نے اس کو ظاہر فرمایا (۲) اس طرح دوطریقہ اور بھی ہیں ایک تو به كه خدا اشرار اورمكر بن امامت امام منصوص كي قوت شروفسادكم كرديتا يامثا ديتار اورانصاراورتابعين امام مصوص كي قوت زياده كرتا كه عكرين يرغالب ربيته اور محرین کی قوت زیادہ نہ کرتا یا ہے گھی بات ہے کہ محرین کی قوت خدازیادہ کرتا۔ ضرورسب يبي كهيل كركم بلي صورك رفع برج ومرج اور دفع فتنه ونساديس الحجي ہے مر خدانے میر بھی نہ کیا۔ جب ہم نے ویکھا کہ بید دونوں باتیں جس سے فتہ وفساد مم ہوتا خدانے جویز ندفر مائیں اب ہم کو ضرور معلوم ہوا اس کا سبب یہ ہے کہ تكليف بهم يرزياده قائم مواورامتحان بهارازياده موجائ ورثواب بم كوزياده مل ال لئے كەجس قدرتكليفِ شديد برداشت كري كاستحقاق قواب زياده بوگايمي حال اس مشکدامامت کا ہے کہ ہمارے اختیار میں رہنے سے ہمار امتحان پورا ہوتا ہے ہم نے ایقائے وین اسلام میں تقرر مظلم (خلیفہ) کر کے کیسی فرمافبر داری خدا کے کرتے ہیں بخلاف امام منصوص کے اس میں ہم کوزیادہ اہتمام کی ضرورت ہی کیا تحى للبذاأمت كاافتيار بواجب تغاله

<u>ژواب:</u>

اس معارضه کا پہلے تو خودا بوانحن پراعتراض بعینہ وار دہوتا ہے اس لئے

الفين جلنا أول

کہ وہ بھی نصبِ امام کو واجب کہتا ہے اس نظرے کہ وہ لطفِ خداہے پھر لطفِ واجب کو جوفعل خدا کا ہے ترک کرنا اور اُمت پراُس کے انجام دہی کوچھوڑ دینا پی خدا کیونکر کرسکتا ہے۔

### اوردوسراجواب بيب

کہ بیدمعارضہ خمیج تکلیفات شرعیہ پر وارد ہوتا ہے اس لئے کہ اگر آدی سب معصوم پیدا ہوئے صلاح اور نیکوکاری و نیا میں زیادہ ہوتی کسی تم کا فساد بھی نہ ہوتا مگر باوجوداس خوبی کے خدائے ایسا نہ کیا اور بیا ایسا خدا پر واجب ہے ای طرح اس خیال ہے یہ بھی لا زم آتا ہے کہ اگر امور شرعیہ کی تکلیف خدا سب سے ساقط کر دیتا اس وقت ملاح کا زیادہ ہوتا یہ بھی خدائے نہ کیا اس لئے کہ بیا مر ساقط کر دیتا اس وقت ملاح کا زیادہ ہوتا یہ بھی خدائے نہ کیا اس لئے کہ بیا مر باطل ہے پھرجس طرح کہ مصلحت نظام عالم دنیا وآخرت متقاضی و جوب مشقب باطل ہے پھرجس طرح کہ مصلحت نظام عالم دنیا وآخرت متقاضی و جوب مشقب باطل ہے پھرجس طرح کا مصلحت نظام عالم دنیا وآخرت متقاضی و جوب مشقب

#### میں کہتا ہوں

سیجواب اخیر یا تو میری مجوسجه میں نبیں آیا اور یا دراصل کافی نبین ہے ملکہ جواب شافی تو بیہ کہ خدا کا اختیار دینا اُمت کو آنام مقرر کرنے میں اس کا شہوت کی آیت اور حدیث سے اگر ابوالحن دے کرپھر امتحان اُمت اور مزید استحقاق اُو آب کوسبب اس کا مجوبز کرتے تو خرور قابل تسلیم تھا اور جب خدا کا بھم نبی کا ارشاداُ مت کے اختیار پر قابت ہے آب اس قرجیبہ کو کیوکر مانا جائے جو سراسر مورث الزام خدا اور نبی پر ہے جیسا کہ ہم دلیل (۲۲/۲۵) میں لکھے چھا ور چونکہ کل اہل اسلام کا بیعقد کا ایما گی ہے کہ اُمت بدون اس کے کہ خدایا رسول صلی اللہ علیہ واکہ وسلم کوئی تھم اُس پر واجب کرے اپنی جو برحقی سے کوئی کام احکام شریعت علیہ واکہ والم میں اُنڈ علیہ واکہ والم میں اُنڈ علیہ واکہ والم سے اپنی اُوپر واجب نہیں کرسے تا ورخدا اور درسول صلی اللہ علیہ واکہ والم سے انتوار واجب نہیں کرسے اور خدا اور درسول صلی اللہ علیہ واکہ والم سے نی اُوپر واجب نہیں کرسے تا اور خدا اور درسول صلی اللہ علیہ واکہ والم سے نی اُوپر واجب نہیں کرسے اور خدا اور درسول صلی اللہ علیہ واکہ والم سے ناتھ کے ا

الفين جَلَدُ اوَل

ا ما م کا تھم اُمت کوئیں ویا پھریقول ابوالحن کا کل فرقہ مائے اسلامیہ کے اجماع کے خلاف کیونگر کھیجے اور درست ہوسکتا ہے۔ خلاف کیونگر کھیجے اور درست ہوسکتا ہے۔ لہذا یہ معارضہ محض لغواور بے بنیاد ہے۔ س کا بطلان خود ابوالحن کا عقیدہ کرتا ہے۔

# ستاونوس دليل

قصاص وغیرہ کی نبست وارد ہیں وہ کسی زمانہ خاص کے واسطے تازل نہیں ہوئے ہیں قصاص وغیرہ کی نبست وارد ہیں وہ کسی زمانہ خاص کے واسطے تازل نہیں ہوئے ہیں بلکہ تا قیامت اُن کے بچا آ وری واجب ہے مثلاً چور کے ہاتھ کا شخ کا تھم زاتی اور نائیدی سوسوکوڑے مارنے کا تھم وغیرہ وغیرہ ۔ اچھااب ہم پوچھتے ہیں کہ بیتھم اُمت کو نائیدی سوسوکوڑے مارنے کا تھم وغیرہ وغیرہ ۔ اچھااب ہم پوچھتے ہیں کہ بیتھم اُمت کو امام کوکل اسلام بالا نفاق کتے ہیں کہ اُمت کو بیا اختیار نہیں بلکہ امام یا جس کوامام اجازت وے چنانچے خوارزی نے اس کونی کیا ہے اور جب بی خطاب امام کی طرف ہو اجاب امام کا مقرر کردہ خدا ہونا ضروری ہے اس لئے کہ اگر امام مقرر کردہ خدا نہ ہو گا تو امام کا مخاطب اس خطاب سے ہونا موق فی اس پر ہوگا کہ اُمت جب امام بنائے اور وہ امام عہدہ امام کی طرف ہوگا کوروں امام عہدہ امام کی طرف ہوگا کوروں امام عہدہ امام کو قبول کرتا اس عہدہ کا عقلا اور شرعا واجب نہیں ہے جیسا کہ ہم نے کھر چونکہ امام کو قبول کرتا اس عہدہ کا عقلا اور شرعا واجب نہیں ہے جیسا کہ ہم نے دلیل (۲۷) میں ثابت کردیا ہے اب فرض کروکہ امام نے عہدہ امامت قبول نہ کیا نا قبول کرتا ہو تھا ہونا کون کرے گا۔

ببلااعتراض

ای دلیل پر میہ کہ اصل خطاب تو نبی کی طرف ہے اور نبی نے علائے دین کو قاضی بنانے کا تھم اُمت کو دیا جو تا قیامت اُن کی سپر دگی میں تقبیل احکام رہے گی اور بھی عملدرآمد بھیشہ سے رہا ہے اب امام کا انکار کرنا یا مستعفی ہونا اس سے تفطیل احکام کیوں ہوگی۔ الفين حلد اوّل

#### جواب:

اگریبی بات مچی ہے پھر نبی کا خلیفہ بنانا اِس کی ضرورت کیا ہے محض لغو اور برکار ہوا (چونکہ بیاعتراض سراسر لغوتھا ای وجہ سے جناب علامہ نے اس کونہیں کھھا۔

医电子系统 经工作的 医二氯甲基甲基

#### دوسرااعتراض

ریختنی آیتیں ہیں سب وجوب نصب امام کوامت پر دلالت کرتی ہیں اور شیعہ اُلٹا استدلال ان آیات سے عدم اختیار اُمت پر کرتے ہیں۔

### توضيح اسمطلب كي

سے کہ مثلاً چور کے ہاتھ کا خے کہ واسطے جتنے امور بطور مقد مات امت کی طرف اس غرض ہے کہ ہاتھ کا خے کے واسطے جتنے امور بطور مقد مات اور اسباب اور مقد مات اس وقت پورے ہوں گے جب وہ خض جو قابل امامت سب اسباب اور مقد مات اس وقت پورے ہوں گے جب وہ خض جو قابل امامت اور حکم انی کے امت کی اتفاق رائے ہے ہاس عہدہ کو قبل کرلے اور اُمت اس کواس عہدہ پر مقرر بھی کروے ۔ اس کے بعد امام مقرر کردہ اُمت پراسی آبت کے ذریعہ سے ہاتھ کا شارت کا واجب ہوگا اور جو دیگر امور ضروری بطور مقد مات کو بین ان کا مہیا کرنا ہے امام پر واجب ہوگا جسے جلاد کا بلا نا اور حم قطع کا صادر کرنا وغیرہ چور کی گرفتاری بھی اس میں واضل ہے اور حقیق واقعی اُس کے چور ہونے کی تاکہ بیگناہ سر ایاب نہ ہو ہے آب سے لین کسی زمانہ خاص کا یہ حم نہیں ہے لبندا میں اور ہرزمانہ میں اس کی تھیل واجب ہوا اور اس وجو ہے عام کا مقتضی ہے ہرحال میں اور ہرزمانہ میں اس کی تھیل واجب ہوں البندا امام کا مقرر کرنا بھی اُمت پر اور قائل امامت پر اُس کا قبول کرنا بھی واجب ہوں البندا امام کا مقرر کرنا بھی اُمت پر اور قائل امامت پر اُس کا قبول کرنا بھی واجب ہوں البندا امام کا مقرر کرنا بھی اُمت پر اور قب ہوں البندا امام کا مقرر کرنا بھی اُمت پر اور قائل امامت پر اُس کا قبول کرنا بھی واجب ہوں البندا امام کی مقرر کرنا بھی اُمت پر اور قائل امامت پر اُس کا قبول کرنا بھی واجب ہوں البندا امام کا مقرر کرنا بھی اُمت پر اور قائل امامت پر اُس کا قبول کرنا بھی واجب ہوں۔

میں کہتا ہوں یہاں تک تو ترجمہ کتاب ہم نے لکھا ہے لیکن ہم اس مطلب
کواپئی تقریر سلیس سے بھی مکر رلکھ دیں تا کہ عام نہم ہو جائے دیکھو جب چور کے
ہاتھ کا شخ کا تھم خدانے ہم کو دیا تو اس تھم کی بجا آور کی چندا مور پر موقوف ہے۔

1- چور کا چور ثابت کرنا تحقیق واقعات سے گواہان رویت خواہ اقر ارمجرم وغیرہ سے اور پھر بعد تحقیقات کے تھم اخیر جو عدالت سے نافذ ہوتا ہو اور پیر ابعد تحقیقات کے تھم اخیر جو عدالت سے نافذ ہوتا ہو اور پیر ابعد تحقیقات کے تھم اخیر جو عدالت سے نافذ ہوتا ہو اور پیر ابعد میں اور پیر کی رابو جو کی آئی جس کو قابلیت فیصلہ مقد مات فوجد ارک کی (بحوجب قانون شریعت ہو) اب معلوم ہوا کہ خدانے جو امت کو نہیں ہے گئی مقرد کرنے میں یہ بھی تھم ہے جولیافت بخ ہونے یا قاضی البنداایسی جو کے مقرد کرنا ہوا جو نی سے بھی تھم ہے جولیافت نج ہونے یا قاضی امت کے سپر دکر دیا چھر جو نکہ اس تھم کا پورا ہونا دوبا توں پر موقوف ہے امت کا مقرد کرنا امام کا۔

امت کے سپر دکر دیا چھر جو نکہ اس تھم کا پورا ہونا دوبا توں پر موقوف ہے امت کا مقرد کرنا امام کا۔

ا سے ۵ سرر سراہ مام ۵۔ اور امام کا قبول کرنا اس عہدہ کا ل**بذا جو خ**ف امامت ( ججی ) کو ہواس پر

قبول کرنا جویز اُمت کا بھی واجب ہوا اور ای آیت سے دونوں باتیں واجب ثابت ہو گئیں۔ اب بعد قبول کر لینے امام کے اُس پر جو امور

ا جرائے حَد مذکور میں واجب ہیں ان کووہ بجالائے گا اب بیددلیل بخو بی

برمحص مجھ لے گا۔

### ازطرف مترجم جواب:

یہ آیت بذات خود (اصالہ اُ) دلالت کرتی ہے ہاتھ گائے کے وجوب پر لینی دلالت مطابق اس کی وجوب قطع ید پر ہے اور بالتی (بدلالت الزامی ) وجوب مقدمات پر دلالت کرتی ہے اور دونوں با تیں لیعنی ہاتھ کا ٹنا آور اس کے مقدمات محک طور سے بدونِ احمال خطا کاری جب ہی پوری ہوں گی جب امام معصوم مقرر

کردهٔ خدا ہو چٹا نچداو پر کے دلائل سے ہم ثابت کر چکے۔ وقع شبہہ

اگر کسی کو میشبه عارض ہوکہ پھرخطاب اس آیت بیں اُمت کی طرف کس غرض ہے ہوا اور کیا چیز امت پرواجب ہوئی اہام مقرر کردہ خداسب پچھ کرلے گا اُس کا جواب میہ ہے کہ اہام کے علم کی تغییل اور مہیا کر دینا اُن چیزوں کا جن سے بجا آوری اس تھم کی ہوتی ہے مثلاً گرفتاری مجرم اور اوائے شہادت احضار جلا دروکنا شراور فساد کا جو بجرم کے طرف دار بر پاکرنا جا ہیں وغیرہ وغیرہ یہ سب امور جن کا خلاصہ تم نے کیں اہام (اطاعت ان کی) ہے اُمت پراسی آیت سے واجب ہوئی۔

جواب مندرج متن

آیت ندکورہ کو بالذات مقد مات موصد قطع ید پردلالت کرنا جائز نہیں ہے۔ اس لئے کہ جازی معنی بلاضرورت مراد لینے باوجود حققی معنے کے مراد لینے کی نہ ہو۔ دوسری خرابی اس ناجا کر ہے خصوصاً جب کوئی دلیل بھی مجازی مراد لینے کی نہ ہو۔ دوسری خرابی اس اعتراض میں یہ ہے کہ امر مطلق وجوب مقد مات فی بیاگر دلالت کرتا ہے تو اسی مخض پر داجب ہونے کو کرتا ہے جس پر یہ فیل واجب ہے رادیہ ہے کہ جس فیض پر داجب ہونے کو کرتا ہے جس پر یہ فیل واجب ہوا وری بھی واجب ہے اور مقد مات کی بیجا آوری بھی واجب ہے اور یہ بیات سے خوادیہ مقر میں کہ اُس فیل کی بیجا آوری تو زید پر واجب ہواور مقد مات کی بیجا آوری عمر پر جیسا معرض کہتا ہے کہ تقر رامام اُمت پر اور جملہ امورامام پر اس لئے آوری عمر پر جیسا معرض کہتا ہے کہ تقر رامام اُمت پر اور جملہ امورامام پر اس لئے عہد والی کر قوال کر وہ اُمت کی واجب ہونا مجھے نہ ہوگا اور جوگروہ اُمت کی مقد مات بول کا اس کے غیر پر (اُمت) واجب ہونا مجھے نہ ہوگا اور جوگروہ اُمت میں مقد مات بول کا اس کے غیر پر (اُمت) واجب ہونا مجھے نہ ہوگا اور جوگروہ اُمت واجب ہونا مجھے نہ ہوگا اور جوگروہ اُمت واجب ہونا مجھے نہ ہوگا اور جوگروہ اُمت واجب ہونا میں کہتوں کر اُمت کی واجب ہونا میں کو تول کر سے اس پر قطع ید واجب نہیں بلکہ جو عہد والمت کو تبول کر سے اس پر واجب ہونا ہوگوں کر اُس پر واجب ہونا ہوگوں کر سے کر اُس پر واجب ہونا ہوگوں کر اُس پر واجب ہونا ہوگوں کر اُس پر واجب ہونا ہوگوں کر اُس پر واجب

الفين جلد افرل

مثال:

وضوکرنا ہم پرواجب ہے تو وضو کے واسطے پانی بھر دینادوسرے پر جھی واجب ندہوگا بلکہ ہم ہی پرواجب ہے بھریں یا اُجرت دے کرخواہ تیر کا بھروائیں۔

ابوالحسين بصري

نے اس تیت سے استدلال کیا ہے کہ نصب امام رعیت اُمت پر واجب ہے اس کی دلیل سے کہ لفظ فاقطعو الیدیہ ما مشترک ہے کہ جولوگ ان امور کو بجالاتے ہیں جن کے توصل اور ذریعہ سے ہاتھ کا سے کا حکم بورا ہوتا ہے اُن یر بھی صادق آتا ہے اور جو تخص ہاتھ کائے جلاد وغیرہ اُس پر بھی صادق آتا ہے مثال اس کی پیہے کہتے ہیں امیرنے چور کے ہاتھ کا ٹااور کٹ گئے لینی امیر نے حکم د یا ہاتھ کا شنے کا اور یہ بھی کہتے ہ<mark>یں جلاد نے چور کے ہاتھ کا ٹالیعنی خود جلاو نے بیدکام</mark> كيا مكرآيت مقدسه مين دوسر مصغ جر كزمرا ونبيس بين يعنى برفردأمت برحدادكا كام كرنا (چورك باته كالخ كا) واجب نبيل جاس لئے كه ظاہراً آيت عام ب شامل دونوں معنوں کو ہے اور دوسرے معنی کا بحالا نام کن بھی نہیں ہے ( بنظر امکان عادی) لین ہرایک آ دمی صدادی کا کام کرے میں ممکن کیے اور اگر ممکن بھی ہے تو بالاجماع بيمرادآيت مقدسه كي نبيل ہے كەسارى أمت كام جلا دى كا كرے اور چوروں کے ہاتھ کاٹا کرے دوسرے معنی کہ ساری اُمت جلا دکو حکم دے چور کے ہاتھ کا نئے کا پیجی بدون اس کے جائز نہیں ہے کہ امام متولی اور تھم دینے والا اس کا ہواب اس وقت بخو بی ظاہر ہو گیا کہ آیت مقدسہ مراد بچا آوری اُن امور کی ہے جن کے ذریعہ سے بیتھم جاری ہوسکتا ہے یعنی مقد مات اس فعل کی بجا آوری کل اُمت پرواجب ہے جب میہ بات ٹابت ہو چکی اب دیکھواُمت میں دوتھم کے لوگ ہیں کچھا ہے لوگ ہیں جو قابل عہد و امامت کے ہیں اور کچھ بلکہ بہت کچھا لیے ہیں

جواجماع کر کے امام بناسکتے ہیں اور دونوں گروہ پر بجا آوری اُنہیں مقد مات قطع بیدی واجب ہے البندا جو کام جس کے لائق ہے وہ اس کو بجالائے اب چونکہ یہاں پھر بھی دو با تیں ہیں کہ جولائق امامت کے ہے جب اُمت اس کو امام بنائے وہ قبول کرے بیتو امام پر واجب ہے اور اُمت پر واجب ہے کہ مشخق اُمت کو امام بنائے اور اُمت پر واجب ہے کہ مشخق اُمت کو امام بنائے اور اُمت کے اب دونوں باتوں کا وجوب ای آیت سے ٹابت ہوگیا۔ جواب: اول تو یہ ہے کہ آیت میں حکم صرت کو بدلالت مطابقی ہاتھ قطع کرنے کا ہے اور اس کو ہم نے اور میں کردیا ہے تکرار کی ضرورت نہیں ہے۔

#### میں کہتا ہوں

یہ جواب این وقت کافی نہیں ہے اس لئے کہ ابوالحسین قرینہ مانعہ مراد لينے معنے حقیقی لغوی کا اور قرینہ موجبہ مراد لینی معنی حقیقی عرفی کا قائم کرتا ہے اور سابق کی تقریر میں بھی گذراہے کہ بلاضرورت معنی مجازی کا مراد لینا جا تزنہیں ہے لہذاہیہ جواب ناتمام بلكمنوع موكيا - بلكراب جواب على التنزل والتسليم يه كريم نے مان ليا كرآيت سے مرادوي بے جوتم نے قابت كيا ہے لينى بچا آورى مقدمات كى ندمباشرت فعل اوربيهى بم نسليم ركيا كرأمت من دوگروه بين اور ہرایک گروہ پر جوکام اُس کے لائق ہے مجملہ مقد مات کے وہی واجب ہے اور اس نظرے جس گروہ کولیافت امام ہونے کی نہیں ہے اس پر فرض ہے کہ امام مقرر کریں اچھااب فرمائے کہ امام مقرر کرنے کے شروط کیا ہیں اور کتنے امور ہیں جن سے بیرگرووا مت قابلیت امامت کو پیوان سکتا ہے اس لئے کدامام میں پھاوصاف ایسے میں ظاہری اور بہت سے اوصاف باطنی میں مثلاً امام کا مومن ہونا منافق نہ مونا بداول درجه كي شرط ب اور اولى الاهو منكم سے يتى مراد بكون فرو بشر کسی کی نسبت حکم تطعی کرسکتا ہے کہ میشف مومن ہے منافق نہیں ہے اور ہمیشہ تا دم مرگ مومن رہے گا ازیں قبیل اور بہت سے امور میں جن کاعلم طاقت بشری ہے

باہر ہے اب بیگر وہ امام بنانے والا باوجود ایسے اعلی کے اگر مکلف نصبِ امام کا ہو

یمی تکلیف محال ہے جو اس کی طاقت سے باہر ہے بلکہ ابوالحسین کو یوں کہنا چاہئے
مقا کہ اُمت کے دوگر وہ ایک تو وہ گر وہ جو امام کو قابل امامت کے پہچانے ان دلائل
سے جو خدا اور رسول صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم اور عقل نے اس کو تعلیم فرمائے ہیں منجملہ
اُن کے نص برامامت اور ظہور مجزات اور موجودگی اشیا مخصوصہ داللہ برامامت ہے
اور دوسرا گر وہ وہ ہے جو قابل امامت کے ان اوصاف کی وجہ سے ہو چکا ہے لہذا سے
آب سے ہوتا ہے لہدائیہ اُس سے محت کے ایس کو جب بھی امام منصوص من اللہ کا شہوت
اسی سے ہوتا ہے الحمد لللہ۔

### دوسراجواب مندري المتن:

سے بات سی جی ہے جب کہتے ہیں کہ امام نے چور کے ہاتھ کانے اس سے عرف عام میں بہی سمجھا جاتا ہے کہ امام نے سم قطع کرنے کا دیا (بطور حقیقت عرفیہ) اور جب بیہ کہتے ہیں کہ جلاد نے چور کے ہاتھ کائے اُس سے یہ سمجھا جاتا ہے کہ خود جلاد نے کائے (بطور حقیقت لغویہ کی) مگر امام کے بنانے والے (خلیفہ کر) ان کو کہمی کوئی نہ کہے گا کہ انہوں نے چور کے ہاتھ کا گئے جہاایں معنی کہ انہوں نے تھم ہاتھ کا کہ نہوں نے تھم ہاتھ کا دیا اور نہ بااین نظر کہ انہوں نے مثل جلاد کے ہاتھ چور کے کائے نہ باایں نظر کہ انہوں نے امام کومقر رکیا نہ براہ حقیقت عرفیہ اور نہ براہ حقیقت لغویہ ہاں بطور مجاز بعید کے اور وہ بھی بشرط نصب قرید کہ سکتے ہیں۔ مگر یہ بیام قاعدہ ہے کہ مجازات بعیدہ یہ کوئی لفظ محمول نہیں ہوتا ہے آرمعنی حقیقی موجود ہوں۔

اب میں کہتا ہوں کہ

قطع پد حقیقت لغویه کی راه ہے بہی ہے جو مخص اس کام کو کرے جلا دوغیرہ اور بھی مجاز آسیب قطع پر بھی بولا جاتا ہے پھر چونکہ اسباب قریب بھی ہیں اور بعید بھی

اور عام بھی ہیں اور خاص بھی اور انہیں وجوہ سے کوئی معنی مجازی اولی اور انسب ہوتے ہیں مراولینے میں اور کوئی بعید اور نا مناسب اب دیکھو کہ قطع پد کا تھم ویٹا ہی بھی بعض اسباب قطع میں ہے ہے اس کئے کہ علیہ تامہ قطع کی نہیں ہے۔ اور تقرر اس امام کا جوقطع بدکا حکم دے وہ تقر رسبب بعید یہی قطع کا ہے اور عام بھی ہے مراد ميه كرتقررامام من دوطرح كانقص إول توسبب بعيداور دوم سبب عام اورحكم ویناقطع بدگاید برنست تقررامام کےسبب قریب ہے اور خاص بھی ہے اب آیت مقدسه كامعنى مجازي تقررامام يرحمل كرنا (باوجود يكه معنى حقيقي اورسبب قريب يعني امر بالقطع موجود ہیں اوران کا مراد لیناممکن بھی ہے) ہرگز جائز نہ ہوگا۔اس لئے كهابياسب بعيدان يركسي لفظ كاحمل كرناشا يداكر بهي موتانجي موتوامورا تفاقيل الوقوع سے ہوگاجن کا پھا علم انہیں ہے البذا آیت کاحمل کرنا نصب امام پر جائز نہ موگا میں کہنا ہوں جب ابوالحسین نے معنی حقیق لیعنی مباشرت قطع ید کا مراد لینا اس کوظا ہر کردیا کہ ہر گز مرادنہیں ہے اور کم قطع پدجودوسرے معنی براوحقیقت عرفیہ کے ہیں اس کوعلامہ بھی تتلیم کرتے ہیں آئی پرخمل آیت کا ضروری ثابت کیا اور عقدِ المحت جس كوعلا متسبب بعيد كتية بين چونكه امر بالقطع موقو ف عقد الم يرب لبذا اس كومقدمه امر بالقطع يا سبب اى امر بالقطع كالردانا ب نه سبب قطع يدكا - پس دراصل ابوالحسين كى مراداصلى يد ب كرسب امر بالقطع جويمامنى قطع الامير كے لكھے بيں وہى مراد بيں اوروہى توصل بالقطع ہے جوبدون نصب امام كے نامکن بالبذایہ جواب بھی میرے فہم ناقص میں کافی نہ ہوا بلکہ جواب بیر ہے كمضرور توصل الى القطع بدون نصب امام ك نامكن ب اورنصب امام من باب المقدمه أمت يرواجب بونااس ونت ثابت بوگا جب أمت اس كوكر بهي سكے اور ہمنے ثابت کردیا ہے کہ اُمت کی قدرت سے باہر بالبذاوہ مرادیہ ہوگار ہا ہیہ شبهه كه ذى المقدّمه نيعي امر بالقطع كا واجب كرنا اورمقدمه ليعيي امام كا نصب

واجب ان کونا محال ہے۔ اس کا جواب میہ ہے کہ بہت سے احکام ایسے ہیں کہ
ان کے مقد مات چونکہ ہمارے اختیار سے باہر ہیں اور خدانے خودان کو مہیا کر دیا
ہے۔ مثلاً وضو کے واسطے پانی یا تیم کے واسطے مٹی میہ مقدمہ طہارت ہے اور خدا
نے خودان کو پیدا کر دیا ہے ہم پر پانی کا پیدا کرنا واجب نہیں فرمایا اس لئے کہ ہماری
قدرت سے باہر ہے پس ذی المقدمہ واجب اور مقدمہ ہم پر واجب نہیں اسی طرح
امر بالقطع کا مقدمہ نصب امام چونکہ ہماری قدرت سے باہر ہے ہم پر خدا کیوں
واجب کرے گا بلکہ وہی قا در مطلق اُس کو کردے گا اور اُسی پر واجب ہوگا۔

المفاونوي ديل

(۵۸/۲۷) گرامت پرنصپ رئیس (امام) اوراُس کامطیع ہونا واجب ہوتا تاکہ فساد مث جائے اور ضرر ہائے فتنہ باہمی دفع ہوجا ئیں اُس سے زیادہ تر واجب بیر ہے کہ فساد اور فتنہ کوتر کے کہ اور جب فساد کا ترک کرنا واجب ہوتا پھر نصب امام کی حاجت نہ رہتی اور وجوب نصب امام ساقط ہوجا تا اِس لئے کہ جس خرض سے امام کا تقرر اُمت پرواجب ہے اُس کے پورا کرنے پر بدون امام کے بیر قاور ہیں اور کرسکتے ہیں۔

قاور ہیں اور کرسکتے ہیں۔

توضيح.

الم کے مقرر کرنے سے جوغرض اُمت کی ہے کہ فساد من جائے جب
ہی پوری ہوگی کہ کل اُمت امام کی اطاعت کرے اور جب کل اُمت کا اتفاق امام
کی اطاعت پر ہوناممکن ہے تو پھر ترک فساد کرنا کل اُمت کا بھی ممکن ہے اس لئے
کہ جب اُمت الیمی شجیدہ اور عقل صائب ( درست ) رکھتی ہے کہ فساد مثانے والی
امام کی اطاعت پر کمر بستہ ہے پھروہ الی نافہم نہ ہوگی کہ فساد ہر پاکرے حاکم اور تھم
اور نیچ ( فالث ) وغیرہ کی حاجت جب بی ہوتی ہے کہ اُمت نافہی سے جھکڑا اور

فساد برياكر اورجب اس قدرشائسكى مرفخص مين باقو بهى فساد بريانه بوكاللذا جس غرض سے تقریرام مامت پر واجب تھا بدون تقررامام کے حاصل ہوئی اب امام کا تقرر کیوں واجب ہوگا بلکہ وجوب تقررسا قط ہوگا اور بیخرانی فرقہ امامیر کے مذبب يرلازم نبيل آتى اس لئے وہ كہتے ہيں كدا تفاق أمت اطاعب امام يراور نه اتفاق أمت دفع فساد يرمكن بالبذاخدا يرتقر رامام واجب بها كرابلسنت بيهين كهتمام انتخاص أمت فسادس بازندرين كى للذاامام كاتقر رضروري بي بين كهون كاكه بعدتقر رامام كيجي تمام أمت ان كاطاعت ندكر عكى للذا فسادقائم ربا اوراہلسنت سی کہم نے توامام مقرر کر کے دفع ضادی تدبیر کردی اب اُس کی اطاعت جونہ کر کے بیائی کی ذاتی شرارت ہے میں کہوں گا جب وہ لوگ فساد کو ترک نہ کریں میجی اُن کی ذاتی شرارت ہے پھرنصب امام سے کیا فائدہ ہوااب اہلسدت یوں کہد سکتے ہیں کر کے فعاد کا واجب ہونا اس میں تو کھ مبہ نہیں ہے مر اس کے واجب ہونے سے وجوب نصب الم ساقطنین ہوسکتا اس لئے کہ ہرز مانہ میں کچھلوگ صُلحاءاور نیک چلن ایسے ہوئے ہیں جونسادکو بُرا جانتے ہیں اور پچھ لوگ جُهال أمت اليے ہوتے ہيں كہ جونسادكومول كے كريريا كرتے ہيں اور سے بات بدیمی ہے کدر کیس (امام) کے تقرر سے فساد کم ہوجاتا ہے برنسبت اس زماند کے کہ امام نہ ہوا یسے زمانہ میں جب رئیس (امام) موجود ہے نیک چلن آ دی جوفساد کو براجائے ہیں اس کو بذات خود ترک کریں گے اور جُہال مفیدین سے رئیس کے ذر بعدے وقوع فسادکوروکیں کے اور رئیس کی اعانت اور امداد اپنی رائے اور ججویز سے اور مالی امداد سے کریں گے تا کہ رئیس (امام) نیجا ل کوفساد سے دو کے۔

اس کا جواب ہے ہے

کەشلىجاءاور نىک چلن لوگ بھى چونکەمعصوم نېيں بيں للبنداان كى تبحريز بھى تعينِ رئيس (امام) ميں متفق نه ہوگى بلكەجدا جدااور كبھى كوئى مردِ سالح خودآ پ كويا

جس کی طرف اس کی نظرِ عنایت زیادہ ہے اس کوامام بنانا چاہیے۔اب بھی ہرج اور مرج پیدا ہوگا۔

(۲) دوسری بات بیہ کہ جُہال صلحاء کی جمدردی نہ کریں گے۔

(۳) بھی صلخاء بھی اس امام کی فرمان پذیری نہ کریں گے للبذا فتنداور فساد برطرف نہ ہوگا بیفساداس وقت برطرف ہوگا جب بقولِ امامیہ خدا امام مقرر کرے بیر بھی دیکھو کہ اگر صلحاء تقررا مام پر قادر ہوں تو رفع فساد جہال پر بھی قادر ہوں گے اوراگر نصب امام سے عاجز ہوں گے رفع فساد سے بھی عاجز ہوں گے اس لئے کہ دونوں لازم اور طروم برابر ہیں پھر جب رفع فساد پر قادر ہوں نصب امام واجب نہ رہے گا اور بیہ باطلِ محض ہے۔

توشيح دوم:

جب اطاعت امام سے ترک فیاد ضرور ہوتا ہے تو یہ دونوں لازم اور ملزوم
ہیں اور لزوم مساوات ہے اور فرض ہے ہے کہ دونوں فعل اختیاری اُمت کے ہیں بینی
اطاعت امام بھی فعل اختیاری اُمت کا ہے اور ترک فیاد بھی اور دونوں کا واقع ہوتا
اُمت سے ممکن ہے اور یہ بات نہیں ہے کہ بدونِ اطاعت امام کے ترک فساد پر
اُمت قادر نہیں ہے اس لئے کہ اخلاق حسنہ یا اخلاق و میمہ دونوں اختیاری ہیں جس
کا فعلی اور ترک دونوں با اختیار فاعل ہے بھر چونکہ تکلیب اللی ای فعل کی ہوتی ہے
جو مکلف کے اختیار میں ہواور بدونِ نصب امام کے ترک فساداُمت کرسکتی ہے بعنی
ترک فساد محمل ارادہ اُمت سے بھی ہوسکتا ہے اور بذر بعد فصب امام سے بھی جب
تک اُمت ارادہ ترک فساد نہ کر نہیں ہوسکتا لہٰذا جو کام بھن ہمارے ارادہ اور
اختیار سے پورا ہوتا ہے بلا واسط کی اور (امام) کے بھر ضرورت ہی کیا ہے کہ ہم اپنا
اختیار سے پورا ہوتا ہے بلا واسط کی اور (امام) کے بھر ضرورت ہی کیا ہے کہ ہم اپنا
کام دوسرے کی اطاعت سے کریں لبندا تقرر رامام کا اس فرض پر برکار ہے تو اُس کا
وجوب سا قط ہوگا اس لئے کہ یہ فعلی عبث ہے و جوب نصب امام اُسی وقت ہوگا کہ
وجوب سا قط ہوگا اس لئے کہ یہ فعلی عبث ہے و جوب نصب امام اُسی وقت ہوگا کہ

جب بدون اس کے موجودگی کے ترک فیاد نہ ہو سکے اور اضطرار نصب جت بیل ہو جیس بیل ہو جیس بیل ہو اور تھیں ہو ہوں اور ترک فیاد بید دونوں بدون الداداور لطف اللی کے نہیں ہوسکتی اُمت سے ملزوم (نصب امام) محال عقلی ہے اور لازم ( ترک فیاد) محال عادی ہے اور محال عادی ممکن بالذات اور ممتنع بالغیر ہوتا ہے تائن آراء اور اختلاف تی جاویر اور تکالب اور تباغض اور خود بنی اور خود پندی تفوق بنائن آراء اور اختلاف تی جوادی اور تکالب اور تباغض اور خود بنی اور خود پندی تفوق برامثال بیرسب لوازم بشریت اور نتائج خطاکاری کے ہیں جن کوسوائے معصوم عن الحظاء کے کوئی دوک نہیں سکتا اور ہرامر میں صواب پر ہونا بھی ہوگا ترک فیاد بھی ہوسکتا ہو اور امام مقرد کردہ اُمت بھی جست نہیں ہوسکتا ہورانہ ہوگا اور بی سبب لزوم جست کا ہے اور امام مقرد کردہ اُمت بھی جست نہیں ہوسکتا اس لئے کہ وہ خود جا بال خطاکر نے میں مثل اُمت کے ہے۔

خفتہ را خفتہ کی کند بیدار رفع فسادِ خداک شروط بوجو دِامام رکھاہے اور دلیلِ عقلی بھی اس کی مقتضی ہے آئندہ کی دلیل سے اور بھی اس دلیل کی توضیح ہوگی انشاء اللہ!۔

أنسطوس وليل

نہونے کے اس واجب کا ترک اُمت سے ہوسات پر واجب ہے گر بوجہ معموم نہ ہونے کے اس واجب کا ترک اُمت سے ہوساتا ہے اس خوابی کے دفع کی غرض سے نصب اہم کی اُمت کو ضرورت ہے تا کہ اس ترک واجب کا ضرد وجو وامام سے دفع ہوتا رہے مطلب بیہ ہے کہ جب واجب (ترک فساد) اُمت سے ترک ہوساتا ہے اس کے اصلاح کے دوسر سے امرافقیاری یعنی (نصب امام) سے اُمت خود کر عق ہے اس تجویز سے تسلسل لازم آئے گا۔ اس لئے کہ نصب امام کا سبب یہی ہے ترک اُس جو یہ اُس کے دفع ہوتا و فساد نہ ہو (یعنی اطاعت امام کے نہ فساد ہو چراگر بعد نصب امام کے بھی ترک فساد نہ ہو (یعنی اطاعت امام کے نہ فساد ہو چراگر بعد نصب امام کے بھی ترک فساد نہ ہو (یعنی اطاعت امام کے فساد کو اُمت سے دفع فساد ہو چراگر بعد نصب امام کے بھی ترک فساد نہ ہو گیا دوسری تجویز سے دفع فساد ہو جائے کرنی واجب ہوگی اور وہ بھی کافی نہ ہوگی اس لئے کہ اُمت سے دوقوع فساد

ہمیشہ مکن ہے۔ دوسرا مطلب سے ہے کہ جب ترک واجب کا صدوراً مت سے دلیل کا یہ ہے۔ دوسرا مطلب سے ہمیشہ مکن ہے۔ دوسرا مطلب سے ہے کہ جب ترک واجب کا صدوراً مت سے جائز ہے تو نصب امام یہ بھی ایک واجب ہے اس کو بھی ترک کر ویٹا اُمت سے جائز ہے اس کی عوض کوئی اور فعل جس سے رفع فساد ہو کرنا لازم ہوگا اور وہ بھی واجب ہے اس کا بھی ترک اُمت سے جائز ہے اب تیسرا اور چوتھا اور یہی تسلسل جے اور تار در چوتھا اور یہی تسلسل بھی لازم نہ ہوگا اِس لئے کہ ہما را یہ عقیدہ ہے اور اس واجب کا ترک اُمت سے جائز ہے اور اس واجب کا ترک اُمت سے جائز افدا سے جائز افدا ہے واجب کا ترک اُمت سے جائز افدا ہے اور اس واجب کا ترک اُمت سے جائز افدا ہے اور اس واجب کا ترک اُمت سے جائز افدا ہے اور اس واجب کا ترک اُمت سے جائز افدا ہے اور اُس اُسلسل کا محذور جاتا رہا۔

تيسرا مطلب اس دليل كابيب

کہ جب فساد کے مثابے کی غرض سے نصب امام اُمت پر واجب ہے اور اُمت نے جوامام مقرر کیا وہ بھی جائز الحطاء ہے مثل اُمت کے لہذا ایسے امام سے دفع فساد کا ہوتا بقینی نہ ہوگا اب دوسراا مام اور تیسرا چوتھا بدلنے رُہواس لئے کہ جس غرض سے امام بنایا ہے اُس کے جائز الحطا ہوئے سے وہ غرض پوری نہ ہوگی اور ہم کہتے ہیں کہ خدا پر نصب امام واجب ہے اُس کا بنایا ہوا آمام معصوم ہوگا لہذا دفع فساد میں امام کی خرب ہوگی اب دوسراا مام بنانے کی ضرورت ضربی اور تسلسل میں امام کی خربی اور تسلسل میں امام کی خربوگی اب دوسراا مام بنانے کی ضرورت ضربی اور تسلسل جاتا رہا۔

ابلسنت كااعتراض

ترک واجب کا ہر فرداُمت ہے جائز ہونا ضرور ستکرم نصب رئیس کا ہے گریدواجب ایسانہیں ہے جس کا ترک ہو سکے اس لئے کہ ترک فساد کل اُمت پر من حیث المجوع واجب ہے اور مجوع اُمت معصوم ہے جائز الخطانہیں ہے اور الفين جلد أول

معصوم سے خطانہیں ہوسکتی ہے بینی کل اُمت جائز الخطا ہونے سے ترک واجب کا اندیشے نہیں۔

### جواب اول مندرج ہیں

جے ہے کہ اجتماع کل اُمت کا خطا پر محال ہے بعنی ساری اُمت خطا کار نہیں ہے کیکن بعض کا خطا پر ہونا اور بعض کا ثواب پر ہونا پیرجا رُز ہے اب جنہوں نے ترکب واجب کیا اور فساد ہریا ہواُن پر تو نصب اہام واجب نہ ہوا اور جنہوں نے ترکب واجب نے کیا ان پر واجب نہ ہوا تمہارا قول ہے کل اُمت پر نصب اہام واجب ہے وہ باطل ہوگیا۔

#### الضاً:

بعض أمت كا قول نظب المام ميں دوسروں پر جمت نہيں ہے اس لئے كه ترجی بلا مرخ محال ہے اوراگر أن كول كى ترجیح بھی مانی جائے بسبب ترك واجب ہوگا اللہ مرخ محال ہے اوراگر أن كول كى ترجیح بھی مانی جائے بسبب ترك واجب ہوگا اس لئے كہ اس گروہ ميں سبب وجوب نصب امام نہيں بايا گيا ہے اب بيامام كل اس لئے كہ اس گروہ ميں سبب وجوب نصب امام نہيں بايا گيا ہے اب بيامام كل أمت كا امام ندر ہا۔ دوسرى بات بيہ ہے كہتم نے سوال ميں اس كو (نصب امام) نعل محوع أمت كا قرار ديا ہے بھر جب بعض أمت نے اخلال بالواجب ندكيا البذاكل أمت كا اجتماع خطا پر نہ ہوگا اور نديدام مذكور امام برحق ہوگا اس لئے كہ اس كوكل أمت نے امام نہيں بتايا ہے۔

#### جواب دوم از طرف مؤلّف

اگریدواجب ایبانہیں جس کا ترک ہو سکےاور نہ اِس کے ترک کا اندیشہ ہے پھرنصب امام کیوں واجب ہوگا بلکہ برکار ہے۔

الفين جلد اول

101

جواب سوم ازطرف مؤلف

ترک نساد کا وجوب کل اُمت پرمن حیث المجموع اس کا کیا مطلب ہے اگر میمطلب ہے کہ ہر فرواُمت پر جدا جدا ترک نساد واجب نہیں ہے پھر تو جتنے واجبات شرعیہ بین سب کا وجوب ہر فرداُمت سے ساقط ہوگا اور اگر کوئی اور مطلب ہے اس کا سمجھانا ضروری ہے۔

### سالھویں دلیل

خرابیوں میں سے ایک ضرور پیدا ہوگی یا ترک واجب ہواور خدا پر واجب نہ ہودو خرابیوں میں سے ایک ضرور پیدا ہوگی یا ترک واجب کی خرابی لازم آئے یا ہری اور مرج پیدا ہوگا اور دونوں خرابیاں بالا جماع باطل ہیں لبندا اُمت پر وجوب نصب امام بھی باطل ہوا۔ تفصیل اس کی ہیے کہ اُمت کے بلاد مختلف ہیں اور دور دور مزاروں میل پر واقع ہیں اور ہر شہراور مقام پر تیس (امام) کا مقرد کرنا بخرض دفع فساد واجب ہے پھراب چارصور تیں اس کی ہیں جس کا مفصلہ هیقیہ یوں بناتے ہی فساد واجب ہے اوراس فرض پر جھکڑا اور فتنہ پا تو ہر شہراور بلد میں جدا جدار کیس کا تقرر واجب ہے اوراس فرض پر جھکڑا اور فتنہ بر یا ہونا اور دوسائے مقرد فدہ کا آپس میں لڑنا جھکڑنا ایک آفت عظیم پیدا کرے گا اس لئے کہ ہرایک رئیس ریاست عامہ کا طالب ہوگا (اس لئے کہ امام وہی ہے جو اس لئے کہ ہرایک رئیس ریاست عامہ کا طالب ہوگا (اس لئے کہ امام وہی ہے جو بنا مرایک امام کو خاص اُسی شہرکا امام بنایا ہے وہ امام بنایا ہے کہ اگر ایسے متعدور وساء نہ بنائے جا تیں۔

(۲) یا بیابھی شہروں پرنصب رئیس (امام) واجب ہواور بعض پرواجب نہ ہو بیہ ترجیح بلا مرزج ہے (بشر طبیکہ ہر بلد گاؤں شہر میں ایک یا وو قابل الریاست موجود بھی ہوں اور بیاب ضروری ہے) الفين جلد اول

(۳) یا کسی بلد پرنصب رئیس (امام) واجب نه هو اور ای شق میس بطلان وجوب نصب رئیس (امام) امت پر ثابت هوگا (و هو المصللوب) یا اینکه نصب کرنارئیس کا هر بلد پر واجب تو ہے گر ( بخوف فته وفسا و ند کوره شق اول یا بظر تسامل (غفلت مستی ) اور تہاؤن (نفرت مقارت کا پر وائی) کرتا کوئی نہیں اور اس صورت میں اخلال بالواجب لازم ہوگا۔

میں کہتا ہوں:

پانچویں شق اس مفصلہ تقیقیہ کی کل بلاد اور تمام اُمت منق ہوکرایک رئیس (امام) مقرر کرے اور بیمال ہے لہٰذا اِس کا تعرض جناب علامہ نے نہیں کیا اور مکرر اِس کا بطلان گذرا۔

فقط راقم

غلامحسنين

حصداول جلداول تمام ہوا۔

#### اعلان ضروري

بِسُمِ اللهِ الرَّحُمٰنِ الرَّحِيْمِ ٥

(۱) چونکہ حصہ اول میں (۲۰) دلائل اُس دعویٰ کے کہ اُمت کو اختیار خلیفہ بنانے کا ازروئے عقل اور شرع کے نہیں ہے درج ہو پچا اب بیدوسرا حصہ اس میں دلائل معصوم ہونے خلیفہ نبی کے درج ہوتے ہیں مگر وہی دلائل عقلی یانقلی آیات قرآ نبیہ جوعام فہم ہیں ان کومقدم کر کے بیدوسرا حصہ تنا رکیا ہے۔

(۲) تیسرا حصدان دلائل کا ہوگا جود قیق دلائل عقلیہ اور برا ہیں معطقیہ پرشامل ہوگا جود قیق دلائل عقلیہ اور برا ہیں معطقیہ پرشامل ہوا در اس حصد کے انشاء الله شاکع کروں گا۔
کروں گا۔

### السلطاني

الحمدلله والثنآء والحمد كله لله والعصمة عن الخطآء لمن يهبه الله والصَّلوة على نبينا محمد والصَّلوة على نبينا محمد سيّما على نبينا محمد سيدالابرار وعلى وصيائه المعصومين الاطهار.

بعد حمد اور صلوۃ کے غلام حسنین کنستوری کہتا ہے کہ پہلا حصہ ترجمہ الفین کا تو الحمد للدختم ہو گیا جس میں (۲۰) ولائل اس کے ہیں کہ آ دمی اجماع کر کے ضلیفہ کم نی نہیں بنا سکتاہے

اب بیددو مراحصہ ہے جس میں اثبات عصمتِ امام اور خلیفہ نبی کا ہے اور اس دعویٰ پر جناب علامہ طاق نے ایک ہزارہ ۳ دلائل لکھے ہیں اُن دلائل کی جار قشمیں ہیں۔

(۱) وليل عقلي عام فهم

(٢) وليل نقلي يعني آيات قر آنيه عام أنهم

(m) دلیل عقلی محض یا نقلی محض مگر دقیق اور خاص لوگوں کے سجھنے کے قابل

(٣) مركب دليل عقلي او زفتي سے اور خاص فهم \_

پھران دلائل میں مکررات بھی زیادہ ہیں بظاہراییا معلوم ہوتا ہے کہ تکرار زائد ہے مگر دراصل جناب علامہ کا منشا تکثیر دلائل کا ہے مثلاً ایک آیت سے دس دلائل لکھےاور مضمون جداجدا ہے لہذا یہ تکرار غیر مفیر نہیں ہے۔

پھرچونکہ اس بات کا سجھنا کہ تحرار زائد نہیں ہے عام ناظرین کا کام نہیں ہے اور اکثر مقامات میں جناب علامہ نے اُس مصلحت کی تشریح بھی نہیں کی ۔ لہذا جھے ضرورت اس کی وائ ہوئی کہ بقدرا پی فہم کی مررات کومع فوائد تحرار کے بعد لکھ دوں جہاں تک میری عقل ناتھ کی رسائی ہے اس وجہ سے میں نے اس حصد دوم یا

باب دوم کے چند حصہ یا چند فصلیں کر دیں۔ پہلے حصہ میں دلیل عقلی اور نقلی عام فہم خصوصاً وہ دلائل جوآیات قرآنید کی ہیں اور کسی دقیق مسئلہ کے سجھنے پر اُن کا سجھنا موقوف نہیں ہے ہاں اُس کی تقریر میں بعضے مقام پر میں نے تغیر اور تقرف ضرور کیا ہے تا کہ عام فہم ہوجائے اس لئے کہ زیادہ ضرورت اس کی ہے کہ عام لوگ سجھ کراپنا عقیدہ پختہ کرلیں اور علائے وقیق النظر اُن کو تو آسان اور دقیق دونوں تنم سے بوری واقعیت ہے اُن کی تفہیم اور افہام کی الی ضرورت نہیں ہوگا اور اُن کو معلوم ہوگا سوا کے اس حسد اولین کے اور حصول میں اُن کی دلچیں ہوگا اور اُن کو معلوم ہوگا کہ میں نے اس تر تیب اور تہذیب میں س قدر کوشش کی ہے۔ اب میں تمہید کی چند سطور لکھ کراصل ترجمہ کوشرور کرتا ہوں۔ والا تمام بیدالله سبحانه۔

ناظر بن كومعلوم مو

کہ جناب علامہ طی رحمۃ اللہ علیہ کی بیکوشش کہ ایک بڑار ۳۵ دلائل فقط اعمۃ کی عصمت پر لکھنا اور آیات قرآ نہیں ہے جبوت اپنے دعویٰ کا کرنا علاوہ دلائل عقلیہ کی عصمت پر لکھنا اور آیات قرآ نہیں ہے جبوت اپنے معقلیہ کی بیدکام ایسا ہے کہ جس کے انجام دینے جس عقل چیران ہوتی ہے اور بجزتا بید اللی کے اور کی طرح اس کا انجام کو پہنچنا سمجھ میں نہیں آتا۔ بعض لوگوں کو جو بید خیال ہے کہ اکثر دلائل میں تکرار ہے بینہایت بُرا خیال ہے آن کو بید حدیث آئمہ علیم السلام کی یا در تھنی چاہئے فرمایا ہے۔

قرآن کے تین حصہ جاری بی شان میں بیں یا یہ فرمانا کہ یہ ایھا الذین المسنوا۔ جہال وارد ہے مراداُن ہے جمآ تمہ بیل اس حدیث کا ثبوت پوراپوراای عالم نے دیا ہے حکرار اور تاکید سے قواُس دعویٰ کا زیادہ ثبوت ہوتا ہے جس کے در ہا ان کو گول کو یہ خیال نہیں ہے کہ ساری عمر جاری حلاوت قرآن میں گرزی بھی کسی کے خیال میں بھی آیا کہ اس قدرآیات قرآن ہے امام کی عصمت ثابت ہے تی تو یہ ہوتی ہے کہ یہ کام جناب علامہ نے ایسا کیا ہے کہ جس

الفين جلدُّنُوم المُستَّنِينَ عَلَيْنَ جَلِينَ عَلَيْنَ عِلَيْنَ عِلَيْنَ عِلَيْنَ عِلَيْنَ عِلَيْنَ عِلَيْنَ

قدر فخر ومباہات کریں بجاہے بلکہ ہمارا فرقۂ حقہ بھی جس قدر فخر کرے تھوڑ اہے ایسے کا عظیم کواس نظر حقارت سے دیکھنا کچ کہتے کیسی بری بات ہے۔

# باب دوسرادلائل عصمت امام اور خلیفہ نبی کے

(۱) میرے ایک دوست تعلیم یافتہ (جس نے کتاب الکرارسوائح عمری جناب امیرعلیہ السلام کی (لائف) کھی ہے اور اب چھپ کرشائع ہوگی جس طرح بلاتشیہ الفاروق المامون شائع ہو چک ہے ) نے جھے کھا ہے کہ المفیفة کنتوری بل آپ معصوم کے معنی اور اُس کا محال عقلی نہ ہونے کا پہلے ثبوت کھے کرتب انبیاء اور آئم علیم السلام کی عصمت پر بحث سیجتے گا اور ثبوت بھی ایسا ہو جو زمانہ موجودہ کے طبائع پراثر ڈالے اور دقیق (مشکل گرائی جیدہ) بیان سے احتیاط سیجے گا اور فاسق وعادل اور ثقد اور معصوم کا فرق بھی ظاہر کرد سیجتے گا للذا پہلے مجھے معصوم اور عادل اور ثقد اور فاسق کے معانی بیان کرنا ضروری ہے اُس کے بعد فرق ان سب عادل اور ثقد اور فاسق کے معانی بیان کرنا ضروری ہے اُس کے بعد فرق ان سب عادل اور ثقد اور فاسق کے بعد معصوم کا براؤ عقل محال نہ ہونا لکھوں گا انشاء اللہ۔

(۱) معصوم کے معنی لغت عرب میں بچاہ ہوئے ضرر سے با تگاہ واشتہ شدہ کے ہیں اور وہ ضرر یا تو ای محض معصوم کے گفتار اور کردار سے ہوتا ہو یا کسی دوسرے کی ضرر رسانی سے۔ وَ اللّٰهُ يَعْصِمُ کُ مِنَ النَّاسِ ۔ خداتم کو اے محہ آدمیوں کے (منافقین) کے ضرر سے بچائے گاپس خداعاصم ہے اور ہمارے نبی معصوم ہیں۔ لاکھ اصِسم الْیومَ مِنَ الْمَاءِ إِلّٰا مَنَ رَّحِمَ دَبّی ۔ آج کی طوفان میں غرق ہونے سے اے نوح کوئی کی کا بچانے والانہیں ہے ہاں جس پرخدا کا رجم ہوگا وہی نج جائے گا۔ ہمارے افعال میں ہم کو ضرر سے خدا کا بچانا دوطرح سے ہوگا وہی نج جائے گا۔ ہمارے افعال میں ہم کو ضرر سے خدا کا بچانا دوطرح سے ہماری جم میں آتا ہے یا تو اُس فعلی فیج کی قوت ہم سے سلب کر لے جسے اند سے ہماری جم میں آتا ہے یا تو اُس فعلی فیج کی قوت ہم سے سلب کر لے جسے اند سے میں نگاہ بدؤ النے کی قوت نہ رہے یا گو تگے ہم سے میں اُن گناہوں کی قوت نہ رہے جو سننے اور ہولئے سے تعلق رکھتے ہیں اُس کو میں اُن گناہوں کی قوت نہ رہے جو سننے اور ہولئے سے تعلق رکھتے ہیں اُس کو میں اُن گناہوں کی قوت نہ رہے جو سننے اور ہولئے سے تعلق رکھتے ہیں اُس کو میں اُن گناہوں کی قوت نہ رہے جو سننے اور ہولئے سے تعلق رکھتے ہیں اُس کو

شریعت معصوم نہیں کہتی ہے اور نہ اور شرا لکا کے مفقو دہونے سے اگر کوئی گناہ سے
ہے اُس کو معصوم کہتے ہیں بلکہ معصوم وہی صاحب اختیار جامع الشرا لکا ہے وقوع
معصیت کا جو بخو ف خدا گناہ کرنے سے بازر ہے مجود اور بے اختیار نہ ہو پھر ایسے
معصیت کا جو بخو ف خدا گناہ کرنے سے بازر ہے مجود اور بے اختیار نہ ہو پھر ایسے
مخص کو جو ہم کہتے ہیں کہ خدانے اُس کو بچایا اُس کے معنے یہ ہیں کہ خدا کی ہدایت
نے اُس کو بچایا اور وہ ہدایت وہی ہے۔ اِنّا المسلم الله السببیل اِمّا اَسَا کو اَ وَاِمّا
کفاؤ دا۔ راونجات بتلادی اور مجود اُس کو نیکوکاری یا بدکرداری برنہیں کیا ہے۔

(۲) معصوم کا عالم ہونا جمیج احکام البی کا ضروری ہے شریعتِ اسلامیہ کمیشر میں اس وعمل اسکاری عشر

معصوم اُس کو کہتی ہے جوعد آاور ہوا گناہان کبیرہ اور صغیرہ سے اپنے آپ کو بچاتا ہو اور براہ جہالت بھی گناہ نہ کرے ظاہر ہے کہ جب تک کسی چیز کاعلم نہ ہوگا اُس کے کرنے یانہ کرنے سے آوی کیونکر فٹی سکتا ہے علم ہونے کی دوصور تیں ہیں ایک تو یہ کہ ہروقت ہر چیز کاعلم ہم کو ہو میں طفت تو تخصوص خدا کے ہے صادق آل مجمد علیہ السلام نے ایک زندیق کے جواب میں چیند کیڑے کوڑے حشرات الارض کی

خلقت کے مصالح بیان فرما کر بیار شادفر مایا کے خص اگر ہر چیز کاعلم ہم کو ہوتا۔

كساوينا الله في علمه بم خداك برابرهم من بوجات

دوسراطریقه علم کابیہ کہ جب کی چیز کے جائے گی حاجت ہوا س کاعلم
معصوم کوہوجائے۔الائمة اڈا شاء واان یَعْلمو اعلموا۔ پیفقرہ جڑائے شرط
دوطرح سے پڑھا گیا ہے ملائی مجرد کا ماضی معروف اُس قرات پرتر جمہ حدیث بیہ
ہے کہ آئمہ جب چاہتے تھے کی چیز کا جاننا اُن کوعلم ہوجا تا تھا اور دوسری قرات
غیلِمُ وُا باب تفصیل کا ماضی مجہول اب اس کے معنی پیریں کہ آئمہ جب کی چیز کا جاننا چاہے ان کو تعلیم دی جاتی تھی دونوں قرات سے یہی لگانا ہے کہ خدا کی برابر
جاننا چاہتے ان کو تعلیم دی جاتی تھی دونوں قرات سے یہی لگانا ہے کہ خدا کی برابر

اب رہا طریق علم استمدال میں ہم کوزیادہ بحث کرنی مناسب نہیں ہے

عالم عميج احكام البي كاموكسي طريق سے كيوں ندأس كوهم مواوراس وجه سے الم عليم السلام فرمايا ب- المحدجة من اليقول الأدرى جمت يعنى ني اورامام كسي سوال کے جواب میں بینہ کہیں مے کہ میں نہیں جانا۔ اچھا اب بیدد بھنا جا ہے کہ السامخص جس كوجيع احكام البي كاعلم موطريق فدكور سعال ب يامكن بعال مونے کی تو کوئی دلیل بجواستعادی نہیں ہے بعنی ہاری مجھ میں ایما ہونانہیں آتا اور ضرورت بدایت اور حفظ نظام عالم ایس مخص کے وجود کو واجب کرتی ہے انہیں دلائل کے بی کوتو ضرورت عالم ہم تشکیم کرنے میں ورند کا رنبوت جہالت میں کیونکر چل سکے ہاں میں بات ضرور ہے چونکہ نبی پرنزول احکام رفتہ رفتہ زمانہ دراز میں ہوتا ہے آخروت حیات یا آس سے چھے پہلے اس کا عالم جمع شرائع ہوناوا جب ہے۔ خلیفہ نی اور آیام چونگ تعلیم نی سے اُس کوعلم ہوتا ہے اس کو بروقت وفات ني اور ابتدائي زمانة خلافت إورامامت مين جمله شرائع كاعلم تفصيلي خواه اجمالى موناضرورى باس ليے كدأس كالمعلم ونياسے جار باب اس كوكون تعليم دے گا وی اس برنازل نہیں ہوتی شریعت اسلامید بوری نازل ہو چی للنزاامام کی ابتدااورا نتاعلم مين برابري

میں امام کونی پرفضیلت نہیں دیتا معاذ اللہ گر میں اصلی کیفیت کو بیان کرتا ہوں اس لئے کہ امام کوجو پھی معلوم ہوتا ہے نبی کی تعلیم اور شاگر دی سے ہوتا ہے اُستادا ورشاگر دیملا کب پرابر ہوسکتا ہے چہ جائے کہ شاگر داُستاد سے بردہ جائے۔
(۳) عادل اور ثفتہ اُس کو کہتے ہیں کہ عمراً گناہ کبیرہ نہ کرے اور نہ گناہ صغیرہ پرامرار کرے اور ہوائے اس کے گوئی گناہ کرے قاضی عدالت نہ ہوگا۔
اسی بیان سے معلوم ہوا کہ معصوم نبی ہویا امام اُس سے خطائے اجتمادی کا جمی مرز دنیس ہونا جا ہے۔ حسن ات الابسواد سینات المعقور بین ۔ ابرار کی

بعضے نیک کام مقربین کے لیے گناہ میں داخل ہیں۔ اجتہادی خطا سے جہتد کو اگر ایک اجرماتا ہے نبی اور امام کو درجہ نبوت اور امامت سے گرادیتا ہے یہی عقیدہ عقل صحیح کے مطابق ہے۔

وجود معصوم برد براول كاشبهه

گناہ سے بچناصغیرہ ہویا کبیرہ جب بی ممکن ہے کہ ہرایک وگناہ کاعلم ہو۔
اور نی پالام کو جملہ اقسام گناہ کارفتہ رفتہ برسوں میں علم ہوتا ہے۔ پھر جن گناہوں کا
علم ابھی ٹی کو یا امام کونہیں ہوا ہے اُس سے نیچنے کی کیاصورت ہوسکتی ہے اُس گناہ
کے کرنے میں ٹی اور امام اور تمام خلائق برابر ہے اب یا تو یہ اقرار کرد کہ نی کو
ابتدائے نبوت سے علم تھی گناہوں کا ہوتا ہے اس کا تو کوئی قائل نہیں اور جب رفتہ
رفتہ ہوتا ہے تو زمانہ جہالت میں نی پالام گناہ سے کیوکر کی سکتا ہے۔

جواب

علم کی دوقتمیں ہیں اجمالی اور تفصیلی اجمالی علم نبی کو ہوتا اُس کی بیصورت ہے کہ بیلوگ ابتدائے خلقت سے برگزیدہ خدا ہوتے ہیں ان کی عقل بھی ہماری معمولی عقل سے جدا ہوتی ہے اور یہی مراد خدا کی اس آیت سے ہے۔اَلمُلْمُ یَعْلَمُ حَیْث یَمْدَهُ رَمِالت ( نبوت ) قائم کر میں عہدہ رمالت ( نبوت ) قائم کرےگا۔

ہرایک نبی کی سوائح عمری اور اسی طرح خلیفہ نبی اور امام کی سوائح عمری سے ہم کواطلاع ملتی ہے کہ نبی باامام کا برتاؤ ابتدائے عمر سے کیا تھا۔ میں سے

سالکیه نکوست از بهارش پیداست

لڑکین ہارے نی کا ذرا اُس کی کیفیت تاریخ میں پڑھے کہبت پرستوں میں پیدا ہوئے اور بھی کہبت پرستوں میں پیدا ہوئے اور بھی کسی بت کو سجدہ ندکیا جامل خونخوار بدکردار خائن

جھوٹے بدمعاش کی صحبت اور بھیشہ نیکو کا راور امین وراست گو۔

سیسب اموراس وجہ سے تھے کہ نی اور امام کی خلقت ہی جدا ہوتی ہے۔
حضرت عیسی کو لیجئے۔ وَ اکنینا اُہ الْحُکِم صَبیّاً ۔گہوارہ میں نبی ہو گئے تھے۔
خلاصہ یہ کی مخاتف کی شرائع اور احکام کا ضرور نبی کورفتہ رفتہ بوقت ضرورت
اُمت ہوتا تھا اور علم اجمالی چونکہ اُن کی عقل کا ال بدونطرت سے تھی جیسے اور فتیج افعال
کوضرور پہچانے تھے وہی عقل کا مل اُن کو گناہ کرنے سے ہمیشہ روی تھی۔

اب گناہوں کے اقسام کود مکھتے۔ گناہ لینی افعال بداور اشیائے قبیحہ کچھ اليه بين جن كى يُرائى برصاحب عقل يرظا برب يابندشريعت كابويانه بواوريتم الی ہے کہ تبدل شریعت انبیاءیا تبدل زمانہ یا اختلاف شیراور ملک کواس میں دخل مہیں بلکہ برطرح سے اس کی بُرائی ظاہر ہے اس کے ترک کرنے پر تو نزول وی اورالہام کی ضرورت نہیں ہے جس کوڈ راس بھی عقل ہے اُس کو بڑا جا نتا ہے کرے یا نه کرے۔ بیدوسری بات ہے اسے امور تنبی کا ترک ایسے گروہ سے جس کی عقل براہ فطرت اعلی درجہ کی ہے کیول ضروری نہ ہوگا دوسری فتم گناہ کی لینی امر فتیج کی عام طور سے فیج نہیں ہے بلکہ بنظر کرنے والے کے وہ ام فیج ہے ایسے گناہ کو بھی صاحب عقل کامل اور دہنی وجابہت ضرور سجھ سکتا ہے اور نہیں کر سکتا ہے اس لئے کہ کشن واقع اشیاء کاعقلی ہےان دونوں فتم کے گناہ کو گناہ یا فتیج سیجھتے ہیں کبیرہ ہوں یاصغیرہ نبی اورامام کونزول وی ماالهام کی ضرورت نہیں۔ تیسری قشم کا گناہ وہی ہے جوشر یعت خاص میں بظر مصالح وقت یا مصالح ملک کے ناجائز ہوئے ہوں ان کی پُر ائی اصلی تہیں ہے بلکہاضا فی ہے۔اور میرگناہ جب ہی گناوشلیم کی جاتی ہے جب خدا بذریعہ وی کے نبی کوان کے کرنے سے رو کے خواہ عام اُمت کواور قبل از صد ورحم امتناعی وہ امور گناہ میں داخل نہیں ہیں ایسے گنا ہوں سے بچنے سے بل از الکہ وبسب حکم خداکے گناہ قراریا کیں نی کو یا امام کو ضرورت نہیں ہے اس لئے کہ اُن کا گناہ ہونا

بعد نزول تھم کے ہے۔اب تنیوں شم کے گناہ سے معصوم کا بچنا براؤ عقل ممکن ثابت ہو گیا اور شبہ ، وہری باطل ہو گیا۔ یہاں تک تو ہم نے محض عقلی اصول سے جواب دیا ہے اور جواب بھی کسی ایسے امر کی تنلیم کرنے پر موقوف نہیں ہے بلکہ عموماً ہرا یک صاحب عقل اُس کوتسلیم کرسکتا ہے۔ اور دہری اور زندیق کو پہلے الیابی جواب دیا جاہے بان اس کا اثبات ہم کو ضروری ہے کہ بی اور امام کی عقل کامل جملہ افراد انسانی ہے ہوتی ہے اس کوہم عقل اور نقل دونوں طرح سے بخوبی ثابت کر سکتے ہیں۔ عقلی ولیل تو یہ بھی ہے کہ تمام دنیا میں لا کھوں کروڑ وں آ دمیوں میں سے ایک فرو واحديا چند افراد كوعهدهٔ نبوت عطا كرنا أيسے حكيم مطلق اور علام النيوب كا جوايي محلوقات کے تمام جز کیات بررحت کی نظرر کھتا ہے بدون اس کے کہ وہ مخض خاص کل کی افسری کے لائق ہواور بھی کوئی امر خلاف رفاہ خلائق اُس سے سرز دنہ ہو بھی نہیں ہوسکتا ہے۔ چھوٹی چھوٹی ریاست میں ہمارا قاعدہ ہے اُس کورئیس منتخب کرتے ہیں جس کو ہرطر رہے تا بل بجا آ وری امور ریاست یاسجھ لیتے ہیں گو ہماری تجویز میں براہ بشریت بھی خطابھی ہوجائے۔ پھر خدائے دانا علام الغیوب اتنا براعبد ہ نبوت بدون اس کے کہ نبی کی عقل سب اشخاص آمت ہے زائد نہ ہو کیونگراُس کو نبی مقرركرسكاي

ر بی نقلی دلیل سو دہریہ اور مکرین نبوت اُسے کب تشلیم کریں گے ور نہ ایسے ایسے واقعات ہم نقل کر سکتے ہیں جن سے پورا ثبوت ہمارے دعویٰ کا ہوتا ہے۔

ووسراهي

معصوم کو یا تو قدرت گناہ کرنے پرنہیں ہے اور خدانے اُس کو مجود کر دیا ہے یا پھر تو کوئی استحقاق تو اب کا اُس کو ترک معاصی ( گناہ) پڑبیں ہے اور نداُس کوکوئی فضیلت گناہ سے بہتے میں ہے اور اگر مجبوز نہیں ہے بلکہ قا در گناہ کرنے اور نہ کرنے پر ہے جبیبا غیر معصوم پر تو وہ بھی جائز الخطاء تمہاری رائے میں قابلِ نبوت اور اہامت کے نبیں ہے۔

#### جواب

معصوم ضرور قادر گناہ کرنے پر ہے مجبور نہیں ہے جیسے اندھا تگاہ بدؤ النے سے یا نا مرد زنائے حرام کرنے سے مرمعصوم کی عقل کامل اُس کو ہمیشہ امور قبیعہ کرنے سے روکتی ہے اور یہی فضیلت ہے منطقی تقریر سے ہم اس جواب کو دقیق کرنا پہند نہیں کرتے۔

### معصوم كي ضرورت

انظام عالم جیسا کہ چاہئے بدون ایسے ختطم کے دشوار ہے جو کہ جیجے امور انظامی کو جاتا ہوا ورجانے کے علاوہ بھی کوئی امرائی سے جوبر نظی کا باعث ہوتدا اور سہوا صاور نہ ہواور ایساعا کم اور پابندا مورا نظامیہ کا (معصوم) اُس کا قدرت کی نظر سے پیدا کر ناممکن ہے حال نہیں ہے اور خواہش قادر پر تن کے بھی یہی ہے کہ عالم کا نتات میں پوراا نظام رہالبندا واجب ہے کہ منظم (نبی یا امام) کو مہر تحکیم عالم کا نتات میں پوراا نظام رہالبندا واجب ہے کہ منظم کے جو بدظمی اور فساد (خدائے علیم) پیدا کرتا رہے چھر بعد مقرر کرنے ایسے منظم کے جو بدظمی اور فساد عالم میں ہوگا اُس حاکم کی نافر مانی اور فداکی احکام کی مخالفت سے ہوگا اس کا الزام عالم میں ہوگا ہیں۔

### زنديق كاسوال

جناب صادق آل محر علیہ السلام سے ایک زندیق نے سوال کیا کہ تمہارے خدا کو بیدقدرت ندھی کہ تمام محلوق کومطیع اور فرما نبر دارا ہے احکام کو بہدا کرتا' کہ پھر کسی شم کا فسادعالم میں ہونے ہی نہ یا تا۔

جوابامام

خدا کوضروراس کی قدرت ہے گراطاعت پرمجبور نہیں کرتا ہے اس لئے

کہ مجور ستی تواب اور عماب کانہیں ہے۔ فعلقہم قادرین معتارین انشآء واطباعو او ان شآء والم يُطيعُوا۔ اس حکمت سے خلائ کوقا در اور عمار پردا کیا اگر چاہیں اطاعت کریں (ثواب اُن کو ملے) اور اگر چاہیں اطاعت نہ کریں (عذاب میں گرفتار ہوں)

#### آغازمدعا

جب ہم معصوم کے معنی اور اُس کے ہونے کا امکان اور دفع شبہاتِ منکرین اور وجو دِمعصوم ہونے کے منکرین اور وجو دِمعصوم ہونے کے منکرین اور وجو دِمعصوم ہونے کے دلائل عقلیہ اور تقلیم کا کھنا شروع کرتے ہیں اوور پہلے وہی دلائل کھیں گے جس کی سجھنے میں ہماری کتاب کے برخ ھنے والے کود قبل مقائل منطقیہ جانے کی ضرورت نہوانشاء اللہ!

### والشح بهو

کہ امامت فرع نبوت کی ہے اور امام ٹائب اور خلیفہ نبی کہلاتا ہے ہے اصطلاح جدید اہلِ اسلام کی ہے جیسا کہ حصد اول میں بیان ہو چکا۔

ظاہر ہے کہ نائب وہی کام کرتا ہے جو منیب کا ظامی کام ہے اور نبی کا خاص کام ہدایت ہے اور ہدایت احکام البی کے پہنچانے سے ہوتی ہے جس کو تبلیغ کے بہنچانے سے ہوتی ہے جس کو تبلیغ کہتے ہیں اس تبلیغ ہیں خطا کا صادر ندہونا بھی شرط خروری ہے ور ند بجائے ہدایت کے ضلالت ہوگی لبندا نبی کا خطا ہے معصوم ہونا ضروری ہے اور یہی دلیل امام کے معصوم ہونے کی ہے۔ اس کتاب کے ولائل کے تین قسم کے جین محض عقلی اور وسرے مرکب عقلی اور نقل سے اور تیسر ہے حض نقلی کہلی قسم کے دلائل وہی اصول وسرے مرکب عقلی اور نقل سے اور تیسر ہے حض نقلی کہلی قسم کے دلائل وہی اصول فلے اور منطق میں فلے اور سامی اور اس زمانہ میں اور اس زمانہ میں اور اس زمانہ میں اور اس زمانہ میں اور اس خاص وہی لوگ اُن کو بچھ سکتے ہیں جو النہ بیات اور منطق میں میں زیادہ دشواری ہے خاص وہی لوگ اُن کو بچھ سکتے ہیں جو النہ بیات اور منطق میں

اعلی درجہ کی لیافت رکھتے ہوں البذاہم نے اُن دلائل کو تیسرے حصہ میں لکھنا تجویز کیا اور دوسری فتم کو حصہ اول میں لکھنا تجویز کیا اس حصہ میں وہ آیات قرآئی ہے۔ جن سے امام کا معصوم ہونا ضروری ثابت ہوتا ہے اُس کو لکھوں گا اور وہ دوشم کی آیات ہیں۔ آیات ہیں۔

قسم اوّل

جن میں صاف صاف اس دعویٰ کا ثبوت ہے اور کسی ضمیمہ کی ضرورت نہیں لیعنی وہ آیت جو تبااس دعویٰ کے اثبات میں کا فی ہے جیسے ۔ اَفَ مَن یَفیدی اِلْکُ اُلُوں ہے جیسے ۔ اَفَ مَن یَفیدی اِلْکَ اُلُوں ہے جیسے ۔ اَفَ مَن یَفیدی اِلْکَ اُلُوں اُلْکِ اُلْکَ اُلُوں اُلْکِ کہ ہوایت حق کا لیقین اُسی حق کی ہور معصوم ہو) یا دلیل عقلی عام فتم اُس کو بھی اس کو جی اس کے جو خطاسے بری ہو (معصوم ہو) یا دلیل عقلی عام فہم اُس کو بھی اس کو جی اس کو بھی اور کی علم اور کی ایس کو ایس کی خوال کی ایس کو اس کی خوال کی کرنے ہے کہ بھی باتوں کا نشان کو اس کی خوال کی خوال کی خوال کی کریں۔ دین اور اُسی کے مطابق شار دلائل کا ہمدسہ قائم کریں۔ دین اور اُسی کے مطابق شار دلائل کا ہمدسہ قائم کریں۔

(٢) جن يعكز \_ كي دليل إن كاشار

(۳) اُسپینکڑے میں جسشار کی دلیل ہے اُس کا شار

مثلاً ۹-۱/۳ کا یہ مطلب ہے کہ ہمارے ترجمہ کی نویں دلیل اور الفین کے دوسرے سیکٹڑے کی تیسری دلیل ہے۔ اِس الترام سے ناظر کتاب ہذا کی تطبیق ترجمہ کی اصل عربی الفین سے دفت نہ ہوگی اور دونوں اغراض ترجمہ کے پورے ہوں گے۔ (۱) اصل دلیل کو با آسانی سمجھ لینا (۲) اُس ترجمہ کی تطبیق اصل کتاب ہوں گے۔ (۱) اصل دلیل کو با آسانی سمجھ لینا (۲) اُس ترجمہ کی تطبیق اصل کتاب

الفین ہے کرلیں اور تیسرا فائدہ ہیہ ہے کہ اگر مترجم سے براہ بشریت یا بسبب غلط ہونے اصل کتاب کے ترجمہ میں خلطی ہوئی ہوا دراصلی دلیل سیح ہے تو کسی معترض کو خورد کیری کا موقع اصل دلیل برنه ملے گا بلکه اُس علطی کا مجرم میں ہوں یا جھاہیے والا مجرم ب مذبب حق براعتراض بهى ندبوكا بكداى كنابكا رخطا كارغير محموم غلام حسنین بر ہوگا اور جناب علامہ مجمی اس اعتراض سے بری رہیں گے اب میں اتنی بات اور بھی کہتا ہوں کہ آیات قرآنی بعض ایسی ہیں جو بوجہ شان نزول کے کسی مخض خاص کھے اُن کاتعلق ہے گرعلت جامعہ جو کہ جملہ افراد مکلفین میں ہے اُس نظر ہے مخص واحدی تخصیص نہیں ہے مثلاً۔ نگونُوُ امّع الصّادِ قِینَ ۔ پہوں کے ساتھ ر ہوا گر ثابت بھی ہوجائے کہ بیآ یت سی گروہ صحابہ کے واسطے بالحضوص نازل ہوئی تھی مرسب اس حكم كاليني سي ہونا بيام ہاس لئے اہل اسلام كاعقيدہ ہے كہ قیامت تک سے کے مرابی واجب ہے اور عقل بھی اس کا حکم دیتی ہے برخلاف اس ك برآبيولايت ب-إنْ مَا وَلِيْكُمُ اللَّهُ وَرَسُولُهُ وَالَّذِيْنَ آمَنُو اللَّذِيْنَ يُقِيمُونَ الصَّلْوةَ وَيُوتُونَ الزَّكُوةَ وَهُمْ وَاكِعُونَ - حالت ركوع مِن خِرات كرنااگر جديد بھى سبب عام ہے مگراس كى شرط بدہ كے بغرض حصول عبد ہ ولايت یں اور اور بلکہ بلاغرض اور بلاسبق علم اس بات کے **کردوع میں خیرات** دینے ہے ہم کوعہد ہ ولایت حاصل ہو گالبذااب اگر کوئی آ دمی بزار مرتبہ بیغل کرے بھی أس كوعبدة ولايت حاصل خدمو كابس بيتوجس كاحصر تقاأسي كول جكاب

اس کی ایک نظیر نجمی آپ کو د کھلا دیں راست و دروغ برگر دن راوی جب سعدی شیرازی نے پیشھر کھیا:

برگ درختال سبز در نظر ہوشیار ہر ورقی دفتریشت معرفت کردگار تومشہورہے خدانے کیاانعام سعدی کو دیا۔انوری کوحسد یا غبطہ ہوااور اُس نے بھی کہا:

ہر گیا ہے کہ اررتین روید وحدہ لاٹریک لہ گوید

میں بھی نورآ سان سے اتر آئے چیل نے انوری کے منہ میں بگر دیا تب انوری نے میں بھی نورآ سان سے اتر آئے چیل نے انوری کے منہ میں بگر دیا تب انوری نے جہلا کر کہا۔ شعرفہی عالم بالامعلوم شد۔ یہی حال اُن لوگوں کا ہوا جو اہام برحق کے دیکھی سائلوں کورکوع میں انگوشی دیتے تھے پڑھ لیجئے تاریخ فریقین کو۔ پھر چونکہ پینکٹرے کا حساب ہمارے ترجمہ کی تر تیب میں بھی ہے لہذا جب ایک سینکڑا تمام ہوگا دوسر کے حساب ہمارے ترجمہ کی تر تیب میں بھی ہے لہذا جب ایک سینکڑا اس ہمام ہوگا دوسر کے ترجمہ شروع کرتے ہیں۔ "و ھوالموافق للا تدمام"۔ اب ہم خدا پرنوکل کر کے ترجمہ شروع کرتے ہیں۔ "و ھوالموافق للا تدمام"۔

ببلاسينكرا

اس میں اوپر کا ہندسہ تارولیل اصل کا اور ینچے کا ہندسہ تارصدی اصل کا اور انچے کا ہندسہ تارصدی اصل کا اور اُردو میں بقلم جلی ہماری ترجمہ کا ہے۔

بِسْمِ اللهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِمْةِ بِهِلَ لِيلَ بِيلَ ويل

ا/ ۱۳ ارگرامام معصوم نہ ہو تو اس کی اطاعت یا تو ہرامر میں واجب ہے اس کے کہ اولی الا مرہ یا ہرامر میں واجب ہے اس کے کہ اولی الا مرہ یا ہرامر میں واجب نہیں ہے اگر ہرامر وہنی میں اُس کی اطاعت واجب ہے بیتو باطل ہے اس لئے کہ جو تھم براہ فلطی دے گا اُس میں اُس کی اطاعت خدا کی نافر مانی ہے اور وہی گناہ ہے اور تقل اور نقل دو تو ں ناجائز اُمور میں کسی کی اطاعت نہ کرنی چاہے۔ قبال اللّٰه تعالیٰ وَ لَا تَعَاوَنُو اعْلَیٰ الْاِفْمِ ۔ اور جب ہر امر میں اُس کے امام ہوئے سے فائدہ کیارہا۔ امر میں اُس کی اطاعت واجب نہ ہوئی اُس کے امام ہوئے سے فائدہ کیارہا۔

123

#### میں کہتا ہوں:

اولی الامروہی ہے جس کی اطاعت ہرامر میں واجب ہونص قرآن مجید جس طرح خدااور رسول صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کی اطاعت ہرامر میں واجب ہے او رامام کی تعریف بھی حصہ اول میں گذری ہے کہ اُس کی اطاعت ہرامر میں واجب ہے لہٰذاامام وہی ہے جومعصوم ہو۔

دوسری دلیل

اله جبامام کا مقرد کرنا خدا کی طرف سے واجب ہے (جیبا کہ صه اول میں (۲۰) ولائل سے ہم قابت کر چکے ہیں ) اب حال ہے کہ خدا غیر مصوم کو امام مقرد کر سے یا غیر معصوم کی اطاعت کرنے کا ہم کو تھم دے۔اس لئے کہ خدا کو علم ہے کہ غیر معصوم بھی جواوا کر خلط کاری سے خلا ف مرضی خدا کے تھم دے گا اور اس تھم میں چروی اُس کی حرام ہے۔ اب لازم آتا ہے کہ ایک ہی فعل کو خدائے واجب بھی کیا (اطاعت امام ہروقت خطا کاری) اور حرام بھی کیا اور ہے تھی اجتماع است میں جو محال ہے۔

تنيسرى دليل

ا/ ۸۔خداکوا مام معصوم مقرد کرنے کی قدرت ہے اور خلقت کوالیے امام کی حاجت بھی ہے ادر کوئی خزائی اور مفسدہ معصوم کے مقرد کرنے میں نہیں ہے پھر غیر معصوم کو (جس کے مقرد کرنے میں خزائی ہے ) خدا کیوں مقرد کرے گا لہٰڈا وہی امام خدا مقرد کرنے گا جرمعصوم ہو۔

چوځی د جیل

ا/١٦ است خدا كاعبده بأس كانست قرآن جيدين فرادياب. لا يَنالُ عَهْدِى الطَّالِمِينَ مراحبده ظالمول كوندينج كالين ظالم المنبي بوسكا

اور غير معصوم ظالم بلبذاوه امام نبيس بوسكتا (مين كهتا بون) غير معصوم كا ظالم بونا اس وجدسے ہے کدأس كے نسبت كناه ندكرنے كالقين نبيس ہے اور جب تعين نبيس تو وہ مرتکب گناہ کا ہوسکتا ہے عمرا یاسہوا اگر عمرا گناہ کرے پھرتو وہ فاس ہے اور فاسق ضرور ظالم ہے اور اگر مہوا اور خطا سے کرے چونکہ امام کے قول اور قعل دونوں کی پیروی اُمت برواجب ہے البذاوہ اُمت کی معصیت میں برنے کا باعث ہوگا لینی أس قول اور تعل كى بيروى كرانے ميں مضل (بہكانے والا) اور كمراه كرنے والا أمت كا بو كا اور مفل بھى فاس بے لہذا اب بھى وہ ظالم ہے پس امام نہيں ہوسكا\_ (ميں اسے زیادہ قاضی کرتا ہوں مکلف کے افراد اُمت میں تین ہیں یا تو معصوم ہے کہ عمد أادر سبوا کسی طرح خطانبیں کرتا ہے۔ یاعمہ اخطانبیں کرتا مگر سبوا کرسکتا ہے جس کو ہم نقہ اور عادل اصلای کہتے ہیں یا عمرا یمی خطا کرتا ہے وہ فاس ہے تیسر سے تتم تو امام كسي طرح مونيس كيت ربي وومرى فتم يعني عادل اور ثقة أس كاخطا كارسبوا مونا اُس کی ذات پرتوفس کاستارم (کوئی کام اینے اوپرلازم کرنے والا) نہیں ہے مگر چونکه وه پیشوا اورمقتدا ہے اُس کی پیروی معصیت میں اُمت کو گمراہ کرے گی لہذا وہ مجى فاسق موجائے گاہاں اگروہ پیشوااورامام ندموتا توفائق ندہوتا۔

# يا نچوس دليل

ا/ کا۔ جب خدا پر امام کا مقرر کرنا ہم نے (۲۰) دلاگ سے واجب فاہت کر ویالور غیر معصوم ہمیشہ یا بھی بھی خطا کرتا ہے جو باعث مفسدہ ہے لینی خدا کومعلوم ہے کہ اس کے امام بنائے سے مفسدہ ہمیشہ یا بھی بھی پیدا ہو گا اور جب خدا کو میمعلوم ہے پھر جان بو جھ کر ایسافعل کرنا جو باعث مفسدہ ہے از روئے عقل کے فتیج ہے اور خدافعل فتیج سے بری ہے لہذا غیر معصوم کو بھی امام نہ بنائے گا پس امام مقرد کردہ خداضر ورمعصوم ہوگا۔

#### 125

# چھٹی دیل

ا/ ۱۹ اراگرام معصوم یعنی عالم کامل ند ہوجس پر اجتہا دکرنا حرام ہے اُس کی دوصور تیل ہیں یا تو جائل محض ہے یا مجتبد ہے۔ جائل محض کا امام ہونا یہ تو حال ہے اس لئے کہ عالم پر بھی امام کی اطاعت واجب ہے اور یہ کیوکر ہوسکتا ہے کہ جہتد جائل کی پیروی کرے دوسری بات یہ ہے کہ جائل محض کی پیروی کا حکم و بنا خدا کا یہ بھی محال ہے ای طرح امام جائل کی پیروی جائل پر بھی واجب نہیں اس لئے کہ جہتد کی پیروی واسرے پر نہیں ۔ اب رہی یہ بات کہ امام جہتد کی پیروی دوسرے چہتد پر واجب نہیں اور دہا جہتد ہو یہ جہتد پر واجب نہیں اور دہا کی بیروی دوسرے جہتد پر واجب نہیں اور دہا کی ۔ اب ایسے امام کے مقرر کرنے میں کوئی فائدہ ندر ہا بلکہ فعل لغو ہوا جو خدا سے ہر کی دوسا در نہیں ہوسکتا۔

گر صادر نہیں ہوسکتا۔

وفع شبهنه

اگر کسی کو پیشبہ ہو کہ امام مجتبد اور مجتبد دیگر کی فرق ظاہر ہے کہ دوسرا مجتبد امام نہیں ہے لہذا مجتبد غیرامام اور جائل دونوں پراُس کی پیروی واجب ہوگ اس کا جواب بیہے کہ مجتبد کو امام بنانایا تو اُس کی اجتباد کی وجہ سے ہے چرسب مجتبد برابر ہیں اُس کی اولویت کیارہی اور اگر کسی اور سبب سے وہ امام بنایا گیا ہے سوائے عصمت کے وہ کافی برآ مدکار میں نہ ہوگا۔

### ساتوس دليل

ا/۲۱ شیطان کی طرف خطاب کر کے خدا فرما تا ہے۔ إِنَّ عِبَادِی لَیْسَ لَکَ عَلَیْهِم سُلُطَانَ میرے خاص بندوں پر تجھے قدرت اصلال (محمراہ کرنا) میں کہتا ہوں

اجماع مرکب کا تؤٹرنا اور تول ٹالٹ کا خلاف اجماع مرکب کے پیدا کرنا پیمسئلہ ہمارے اور اہلسندے دونوں کے نزدیک بالا تفاق نا جائز ہے اور اس کی دلیل علم اصول فقہ میں بیان ہو چکی ہے اُس کے بیان کی ہم کو اس کتاب میں ضرورت نہیں ہے۔

سمفوس دليل

ا/٢٢ - اَفَ مَن يَّهُ لِدِي الْحَقِ اَحَقُ اَنُ يُتَّبَعَ اَمَّنَ لَا يَهُدِي الْحَقِ اَحَقُ اَنُ يُتَبَعَ اَمَّنَ لَا يَهُدِي اللهَ الْحَقِ اَحَقُ اَنُ يُتَبَعَ اَمَّنَ لَا يَهُدِي اللهَ اللهَ اللهَ اللهُ الل

الفين جُلدرُوم

کرے یا اُس کی پیروی بہتر ہے جوخو دراوحق پر چلنے میں دوسرے کی ہدایت کامختاج

#### میں کہنا ہوں

چونکہ معصوم کسی امرحق میں دوسرے کامختاج نہیں ہے (بجز خدا اور رسول میں امرحق میں دوسرے کامختاج نہیں ہے (بجز خدا اور رسول کے ) اور غیر معصوم دوسرے کامختاج ہے لینی ہدایت کے امور دوسرے سے سیھنے کامختاج ہے لہٰذا اُس کی پیروی سے انکار کرنا بہتر ہے۔اب معلوم ہوا کہ غیر معصوم کی پیروی مثل پیروی خدا ورسول کے پیروی جائز نہیں ہے لینی جرام ہے اور امام کی پیروی مثل پیروی خدا ورسول کے واجب ہے۔ آپ نتیجہ بیہ ہوا کہ غیر معصوم امام نہیں ہوسکتا اور یہی ہمارا دعوی ہے جو اس آیت سے ثابت ہوگیا۔

# نو س دليل

# دسوس دليل

ا/ ٣٠٥ قَالُو اَلَنَحْفَلُ فِيهَا مَنْ يُفْسِدُ فِيهَا وَيَسْفِكُ الدِّمَآءِ مجب خدانے فرشتوں ہے کہا کہ جن زیمن پراپنا خلیفہ بنا نا چاہتا ہوں تو فرشتوں نے عرض کی بارالی کیا تو ایسے خص کو خلیفہ بنا دے گا جوز بین پر جا کرفساد ہر پا کرے اور خوریزی پیدا کرے یعنی خلیفہ یا امام کا غیر معصوم ہونا موجب فتنہ وفساد ہے اب فرشتوں کا بیر کہنا کہ خلیفہ غیر معصوم سے فتنہ پیدا ہوگا جہل مرکب سے معاذ اللہ نہ قال اس لئے کہ جہل مرکب کا ہونا فرشتوں میں محال ہے مطلب بیرے کہ فرشتوں کو اس کاعلم نہ ہوکہ غیر معصوم سے فتنہ ہر پا ہوگا اور پھر دعوی اس کا کریں لہذا آبھی بات پی ہوئی کہ فرشتے غیر معصوم سے فتنہ ہوئی کہ فرشتے غیر معصوم سے فیاد پیدا ہونے کو جان کر پوچھتے تھے پس غیر معصوم خلیفہ (امام) نہیں ہوسکی ورز فیاد پر پا ہواس آیت سے اتنا ضرور دا بت ہوگیا کہ خیر معصوم امام نہیں جس طرح ہماری عقل حم کرتی ہے کہ امام غیر معصوم سے فتنہ وفساد پیدا ہونا یقین ہے فرشتے بھی اس کو جانے تھے پس دلیل تو یہاں تک تمام ہوگی کہ غیر معصوم امام نہیں فرشتے بھی اس کو جانے تھے پس دلیل تو یہاں تک تمام ہوگی کہ غیر معصوم امام نہیں فرشتے بھی اس کو جانے تھے پس دلیل تو یہاں تک تمام ہوگی کہ غیر معصوم امام نہیں ہوسکتا ہے ورنہ فساد ہر پا ہو۔

#### ابري:

یہ بات کہ فرشتے نہیں جانے تھے کہ انسان خطاکارجس کی خلقت نسیان اور خطا سے مرکب ہوہ بھی معصوم ہوسکتا ہے لہذا خدائے جواب دیا۔ إِنَّیٰ اَعُلَمُ مَالاَتُعُلَمُونَ ۔ مِن جانتا ہوں اُس بات کو جوتم کو معلوم نہیں ہے یعنی میں انسان خطا کارکو بھی معصوم بنا سکتا ہوں مجھے ہر طرح کی قدرت ہے جب فرشتوں نے کہا سُبُ حاندی کا جوانو نے کہا سُبُ حاندی کا جوانو نے کہا سُبُ حاندی کا جوانو نے کہا میں کہا کہ کا معصوم ہوسکتا ہے۔ مطلب بہ ہے کہ اب ہم کومعلوم ہوا کہ آدی بھی معصوم ہوسکتا ہے۔

فين جلدنوم |---

دفع شبهه

اگرکسی کو بیشبهه پیدا ہو کہ اس آیت سے تو نبی کا غیر معصوم ہونا اور فتنه و فساد ہر پاکرنے کا ثبوت ہوتا ہے چر خلیفہ نبی کامعصوم ہونا کیسا اس کئے کہ فرشتوں نے حضرت آدم کی نسبت بیسوال کیا ہے۔

جواب

سنیں بیسوال ذریت آدم سے کیا تھااس لئے کداُن کومعلوم ہواتھا کہ بنی آدم خوزیز ہوں کے اورسوال ملائکہ میں تصریح لفظ خلیفہ کی نہیں ہے کہ تو خلیفہ اُس مخص کوکرے گاجومفیداور خوزیز ہوگا۔

میں کہتا ہوں:

ہیجواب مندرج میں ہے گر مجھو ہی تاویل پیندہے کہ حضرت آدم کی عصمت کا اُن کوعلم نہ تھا اور نہ اور انہیاء اور اوصیا محصومین جونسل میں حضرت آدم کے عصمت کا اُن کوعلم نہ تھا اور نہ اور انہیاء اور اوصیا محصومین جونسل میں حضرت آدم کو کرکے کھر فرشتوں سے کہا گیا۔ اَنْبِ مُنوْنِی بِاَسْمَاءِ هُوُلَاءِ۔ اَنْبِ مُنوْنِی بِاَسْمَاءِ هُوُلَاءِ۔ ان لوگوں کے نام بتلاؤ۔ فرشتوں نے کہا کیا۔ اَنْبِ مُنوْنِی بِاَسْمَاءِ هُولَلاءِ۔ ان لوگوں کے نام بتلاؤ۔ فرشتوں نے کہا کیا جلم کنا اِللا مَاعَلَمَ مَنا۔

گيار ہويں وليل

اگرامام معصوم نہ ہوتولازم آتا ہے کہ امام ہدایت کرنے سے بازر ہے اور چپ ہوجائے اور پیجال ہے لہذا اُس کا غیر معصوم ہوتا بھی محال ہے بیان اس کا بیہ ہے کہ جب امام برخطا جائز ہے تو اُس کی بیروی اُسی تھم میں جائز ہوگی جو تھم خطا سے نہ دے بلکہ وہ تھم خدا کا ہواور اس کاعلم ہم کوامام ہی کے فرمانے سے ہوتا ہے۔ اب امام کے قول کا صواب برمعلوم کرنا اُس کے قول کے قبول کرنے پرموقو ف ہے

اوراً سے قول کا قبول کرنا اُس قول کے ثواب معلوم ہونے پرموقوف ہے اب بھی اور کال ہے لہذا امام چپ ہوجائے گا اور پچھا سے کہتے بن نہ پڑے گا۔

ش كبرا بون:

اگرچہ بیدولیل منطق ہے گرچونکہ نہایت آسان ہے بر مخص سمجھ سکتا ہے البذا ای حصہ میں درج کر دی الحمد للد۔

بارموس وكل

ال میں ۔ جھنف غیر معصوم ہے اُس کے لائق امام ہونے کوہم بالیقین نہیں ، پہان سکتے اور جس کے امام ہونے کاعلم ہم کویفین نہ ہووہ امام نہیں ہو سکتا ۔ سکتا نتیجہ یہ ہوا کہ غیر معصوم امام نہیں ہوسکتا۔

ÖĮ

جوفض معموم نہیں ہے اُس کا خطاکاری سے پچنا یقینا ٹابت نہیں بلکہ خطا کرسکتا ہے اور خطاکاری سے گراہی پیدا ہوگی پھر بدایت کہاں رہی اور اہام وہی ہے جس کا ہر حکم موجب بدایت ہولہذا غیر معصوم اہام نہیں ہوسکتا اس دلیل کو پورا پورا حصد دوم میں پھر کھیں گے یہاں پر عام فہم تقریر سے کھاہے۔

تير بوين ديل

ا/ ۱۳۸ - جو محض غیر معصوم ہے وہ اپنی ذات کو خدا کی اطاعت پر پوری ہدایت کرنے میں اور خدا کی نافر مانی اور گناہ سے بچانے میں کافی سیجھتا ہے یا کہ خبیل بھتا ۔ بلکہ یقینا نہیں سیجھتا ہے ۔ دوسرے کی ہدایت کامخان ہے۔
اگر اُس کی ذات اپنی ہدایت میں باوجود غیر معصوم ہونے کے کافی ہے پھراُس کو امام معصوم کی حاجت ہی کیا ہے اس کا میز تیجہ ہوا کہ ہرایک معصوم عناج امام میراُس کو امام معصوم کی حاجت ہی کیا ہے اس کا میز تیجہ ہوا کہ ہرایک معصوم عناج امام

معصوم کانہیں ہے لہذا امامت کا صیغہ ہی اڑگیا اور سے بات ہمارے اور اہلسست دونوں کے نزدیک باطل ہے۔

اورا گرغیر معصوم اپنی ذات کواطاعت خداک اداکرنے اور معصیت سے دورر کھنے کوکافی نہیں مجھتا بلکہ مختاج دوسرے کا ہے پھر
او خویشن گست کرا رہبری کند
پیرخود در ماندہ شفاعت کس کی کریں پھروہ امام کیونکر ہوسکتا ہے لہذا ضروری ہوا کہ امام معصوم ہو۔

چودهوس ديل

ا/ ۱۸ و گذالیک جَعَلْناکُمُ اُمَّةً وَّسَطًا لِتَکُونُوْا شُهَدَاءُ عَلَی النَّاسِ وَیَکُونَ الرَّسُولُ عَلَیْکُم شَهِیدًا ۔ ثم کوہم نے درمیانی اُمت بنایا ہے تا کہا درلوگوں پرتم گواہی دو بروزِ قیامت اور رسول تم پرگواہ ہوجائے۔

یہ وہ لوگ ہیں جنہوں نے اطاعب خدا اور دسول کی اوا مراور تو ابی میں کی اور ہادی کے احکام کو مانا۔ اور دوسری قتم کے وہ لوگ ہیں جنہوں نے خداکی اور رسول صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کی نافر مانی کی ہے مثلاً چیسے وہ لوگ جن کی نبست خدا فرما تا ہے۔ اِنَّ الْحَدِیْنِ یَسْخَتُمُونَ مَا اَنُولَ اللّٰهُ مِنَ الْکِتَابِ وَیَشْعَرُونَ بهِ فَرَا تا ہے۔ اِنَّ الْحَدِیْنِ یَسْخَتُمُونَ مَا اَنُولَ اللّٰهُ مِنَ الْکِتَابِ وَیَشْعَرُونَ بهِ فَرَا تا ہے۔ اِنَّ الْحَدِیْنِ یَسْخُتُمُونَ فِی اُطُونِهِمْ اِلّا النَّارُ وَلایکی کِمیائے اللّٰهُ مِنَ الْکِتَابِ وَیَشْعَرُونَ بهِ اللّٰهُ مِنَ الْحَدِیْنِ وَلایکی کِمیائے کَما اللّٰهُ مِنَ الْکِتَابِ وَیَشْعَرُونَ بهِ اللّٰهُ مِنَ الْمُونِ وَلَّی اللّٰهُ مِنْ اللّٰهُ مِنَ الْکِتَابِ وَیَشْعَرُونَ وَلایکی کِمیائے کِمائے وَلایک کِمائے ہِی اِن سے خدا ہروز قیامت کلام نہ کرے گا اور نہ اُن کو پاک انگارے کھاتے ہیں ان سے خدا ہروز قیامت کلام نہ کرے گا اور نہ اُن کو پاک کرے گا ان کے واسطے عذاب وروناک ہے۔ پہلے جم کوگوائی رسول سے خدا یا کی کرے گا اس کی وجہ بی ہے کہ انہوں نے خدا اور رسول کی نافر مانی نہیں گا۔ کرے گا اس کی وجہ بی ہے کہ انہوں نے خدا اور رسول کی نافر مانی نہیں گا۔ اب دیکھوامام کی ہدایت کی وجہ سے ہم نافر مانی خدا سے نیجے ہیں اور یورا ابور یورا ابور یورا

بچنامعموم کام ہے جوخطا وار اور عمراً کسی طرح کا گناہ نہ کرے۔اب اُمت وسط میں امام کا ہونا اُس گردہ سے بھی اولی ہے۔اب معلوم ہوا کہ امام معصوم کا خدا ضرور بروز قیامت تزکیہ کرے گا اور غیر معصوم کا تزکیہ قینی نہیں ہے لہذا غیر معصوم امام نہیں ہوسکتا ہے۔اس لئے کہ غیر معصوم ممکن ہے کہ آیت خدا چھپائے یا فروخت کرے تو اُس کوخدایا ک نہ کرے گا۔

#### میں کہتا ہوں:

جب اطاعت رسول اوراولی الامر (امامٌ) کی خدانے برابر واجب کی پیمر دونوں کا گواہ نیکو کاران اُمت پر ہونا ضرور ثابت ہوا اب واسط شفاعت اور تخلیص اُمت کی گواہی میں کسی طرح کا تخلیص اُمت کی گواہی میں کسی طرح کا شہد خلاف واقع کا نہ ہووہ گواہ آگر چہ عادل اور ثقہ بھی ہی مگر سہواور نسیان سے وہ بھی بری نہیں لہٰ ذاوا جب ہوا کہ وہ گواہ معموم ہوں کہ اُمت کی نیکی پروہ گواہی دیں اور دسول اُن کی شہادت پر گواہی دے وہ کا اور دسول اُن کی شہادت پر گواہی دے وہ کا اور دسول اُن کی شہادت پر گواہی دے وہ کا اور دسول اُن کی شہادت پر گواہی دے وہ کی آئر تعلیم السلام ہیں۔

جبعقل ولیل سے بیٹا بت ہو چکا اب نقلی دلائل جومطابق ای دلیل کے ہوں اُن کو بھی ہم ضروری جانتے ہیں۔ اور تفسیر صافی میں کافی اور عیاشی وغیرہ سے جونقل کیا ہے اُسے بعینہ ہم نقل کرتے ہیں اس لئے کہ بیہ آیت ہمارے دعوی عصمت آئمہ کی پوری دلیل ہے احادیث ائر علیہم السلام ای پر دلالت کرتی ہیں کہ اُمت وسط سے مرادوی آئم معصومین ہیں۔ مرمنا قب میں جوحدیث ہے وہ مدل ہے امام محمد باقر علیہ السلام نے فرمایا کہ خدانے جو ہدایت نازل کی ہے تو شہداء (گواہ) اُم میں بورک بی ہونا جا کر تمام اُمت کا گواہ اورکوئی نہیں ہوسکتا اس لئے کہ تمام اُمت کا گواہ ہونا جا کر نہیں ہے اس لئے کہ اُمت میں ایسے لوگ بھی ہیں جن کی گواہی ایک دائد ہونا جا کر نہیں ہے (بینی قاسق)

#### میں کہتا ہوں:

کہ بیرحدیث بھی مطابق أسى دليل عقلی کے ہے جس كوہم نے او پر لكھ ديا ہے اورسب احادیث كي قل ميں طول ہو كا مطلب حاصل ہو گيا۔

# پندر ہویں دلیل

ا/ ۲۵۸ و کات انگ و اا مُسو الکُم بَینکم بالباطل دال غیر کوطریق باطل سے کھانا حرام فرمایا پس ضروری ہے کہ طریق صحیح تصرف مال غیر کا بھی بتلایا جائے ایسا کہ ہم کو یقین ہوجائے کہ اس طریق سے تصرف ہمارا صحیح ہے اور بیہ طریق معاشرت ہروقت معلوم ہونا ضروری ہے قرآن اور حدیث جیج حوادث کے بتلائے میں کافی نہیں اس لئے کہ نصوص بہت کم ہیں اور متشابهات زیادہ ہیں لہذا بتلائے میں کافی نہیں اس لئے کہ نصوص بہت کم ہیں اور متشابهات زیادہ ہیں لہذا متناج اجتمادی ہوتی ہے اور بھی خات کے کہ نصوص بہت کم میں خات ہوت کے میان میں ویتا ہے لہذا ضروری ہے کہ منسرا یات اور احادیث امام معصوم ہوجس کے بیان میں خطانہ ہو۔

#### میں کہتا ہوں:

ہیآ بت اورازین قبیل اور آیات عصمت امام کے علاوہ ضرورت وجود معصوم کی ہرز مانہ میں ثابت کرتے ہیں لہذا ہم حصیسوم میں جدا گاندان سب آیات کوکھیں گےانشاءاللہ!

### سولہویں دلیل

ا/٥٣ ـ وَمِنَ النَّاسِ مَنْ يُعَجِبُكَ قَوْلُهُ فِي الْحَيوةِ اللَّهُ نَيَا اللَّي اللَّهُ عَلَيْهِ وَاللَّهُ لَا يُحِبُ النَّيَا اللَّهُ لَا يُحِبُ الْفَصَادَ \_ إس آيت مِن بَوْلِي فَرَاديا كَرَاكِ وَكَلَامًا مِيا وَاللَّهُ لَا يُحِبُ وَلَا وَاللَّهُ اللَّهُ النَّالُ وَالنَّالُ وَالنَّالِ وَالنَّالُ وَالْمُ الْمُعْلَالُ وَالنَّالُ وَالنَّالُ وَالنَّالُ وَالنَّالَ وَالنَّالُ وَالنَّالُ وَالنَّالِ وَالْمُلْلُولُولُولُولُولُولُولُ وَالنَّالِ وَالنَّالِ وَالنَّالِ وَالنَّالُ وَالنَّالُ وَالنَّالِ وَالنَّالُ وَالنَّالِ وَالنَّالِ وَالنَّالِ وَالنَّالِ وَالنَّالِ وَالْمُعِلَّ وَالْمُعِلَّ وَالْمُعِلَّ وَالْمُعِلَّ وَالْمُعِلِّ وَالنَّالِ وَالْمُعِلَّ وَالْمُعِلَّ وَالْمُعِلِي وَالْمُعِلَّ وَالْمُعِلَّ وَالْمُعِلِّ وَالْمُعِلَّ وَالْمُعِلَى وَالْمُعِلَّ وَالْمُعِلَّ وَالْمُعِلَّ وَالْمُعِلَّ وَالْمُعِلَّ وَالْمُعِلِي وَالْمُعِلَّ وَالْمُعِلَّ وَالْمُعِلِّ وَالْمُعِلِّ وَالْمُعِلِّ فَالْمُعِلِّ وَالْمُعْلِقُ وَالْمُعْلِقُ وَالْمُعْمِي وَالْمُعْمِيْعِ وَالْمُعْلِقُ وَالْمُعْمِي وَالْمُعْمِيْعِ وَالْمُعْمِي وَالْمُعْمِي وَالْمُعْمِي وَالْمُعْمِيْعِ وَالْمُعْمِيْعُ وَالْمُلِمِيْعُ وَالْمُعُمِي وَالْمُعُمِيْعُ وَالْمُعُمِيْعُ وَالْمُعُمِ

الْفِين جلد دُوم

خدا کے کوئی نہیں جانتا ہے پھر جوامام خدا کی طرف سے مقرر ہوگا اُس کے ظاہر اور باطن پرخدا کوظم ہے اگر ایسانہ ہوگا تو اُس کا مقرر کرنا خدا کوجا تزنہیں ہے۔

### ستر مویں وکیل

المم ۵-و لاتقبِعُوا حُطُواتِ الشَّيْطان - شيطان كى راه كى پيردى نه كروترام ہے اور امام كى پيروى خدانے واجب كی شل اپنی اور رسول كى پيروى كے اور واجب اور حرام ميں تناقض ہے اور جو خض غير معصوم ہے اُس كى پيروى ميں اخمال خطوات شيطان كى پيروى كا ضرور ہے اس لئے غير معصوم كى خطاكارى عمر آيا سموا ہوكتى ہے لہذا يقين كامل اُسى كى پيروى ميں خطوات شيطان سے بيخے كا ہے سموا ہوكتى ہے لہذا اولى الامركا بھى معصوم ہونا واجب ہے۔

### الخاروين دليل

الا الا قاند أو افي سَبِيْلِ اللهِ جَادِكَاتُم اللهِ عَلَم اللهُ عَلَم اللهُ عَلَم اللهُ عَلَم اللهُ اللهِ عَلَم اللهُ عَلَم اللهُ عَلَم اللهُ اللهُ

### أنيبوس دليل

ا/22-وَاللَّهُ يُمُولِي مُلَكَهُ مَنَ يُشَاءُ فِي النَّالِيَاللَّهِ مِي إِمَا بَ ويتاہے۔وي سلطانِ عادل ہے اب ديكھوكه خداجس كوباد شاہ منائے غير معصوم نبين

ہوسکا اس لئے کہ سلطنت اور حکومت سے غرض ہیہ ہے کہ فلق پر حکمرانی امرونہی میں کرنے کا اُسی باوشاہ (اولی الامر) کو استحقاق ہے بی خلاف عدل اور انصاف کوئی حکم عدا اور سہوا جاری نہ کرے اور بیہ بات سوائے معصوم کے غیر معصوم سے ہرگز ہمیشہ نہیں ہوسکتی پس باوشاہ (اولی الامر) کا معصوم ہونا واجب ہے اور امام وہی ہمیشہ نہیں ہوسکتی پس باوشاہ (اولی الامر) کا معصوم ہونا واجب ہوا ابتدائے عمر لیمنی ہے۔ اگر کوئی بیا عمر اولیے باوشاہ ہے ذات نبی کی ہے امام کی نہیں ہے۔ میں کہوں گا۔ اچھالو نبی سی تو اب نبی کا معصوم ہونا واجب ہوا ابتدائے عمر لیمنی قبل نبوت نبی خطا کار ہوگا اُس کا قبل نبوت نبی حصوم ہونا ضروری ہوا تو امام کا ایسامعصوم ہونا ضروری ہوا تو امام کا ایسامعصوم ہونا ضروری ہوا تو امام کا قائل بھی ایسا ہی معصوم ہونا ضروری ہوا تو امام کا قائل بھی ایسا ہی معصوم ہونا ضروری ہوا تو امام کا قائل ہے کہ جوفر قد نبی کے ایسے عصمت کا قائل ہے (امامیہ) وہ امام کو بھی معصوم جانت ہے (دیکھود کیل ساتویں)

بيبوس دليل

ا/۷۵۔ام مستی نفرت اورانسارکا ہے اور غیر معصوم ندستی نفرت کا ندستی انسازکا ہے۔ بتیجہ یہ ہوا کہ غیر معصوم انام جیس ہوسکتا۔
امام معصوم کے استحقاق نفرت کی دلیل یہ ہے کہ اُس کی اطاعت خدانے واجب کی ہے اور مطبع وہی ناصر ہے لہٰذائی آیت سے آمام معصوم کا مستی نفرت اور انسار ہونا ثابت ہو گیا اور غیر معصوم ظالم ہے چتا نچہ اور چند دلیلوں بیں لکھے پچکہ اور ظالم کی نسبت خدا کہتا ہے۔ وَ مَالِلظًا لِمِینَ مِنْ اَنْصَار ظالمین ۔ کے واسطے اور ظالم کی نسبت خدا کہتا ہے۔ وَ مَالِلظًا لِمِینَ مِنْ اَنْصَار ظالمین ۔ کے واسطے افسار نہیں ہیں۔ اب اس آیت سے یا تو مرادیہ ہے کہ ظالمین کو اسطے پائے کا نہیں ہے جو نفرت کے مطلوب الی ہے یا مراد آیت سے بہتے کہ ظالمین کو استحقاق انسان میں اس لئے کہ ظالموں کو ہمیشہ انسار ملتے رہے ہیں لہٰذا پہلے معنی آیت نہذا کو درست رہے یعنی ظالمین کو استحقاق انسار ملتے رہے ہیں لہٰذا پہلے معنی آیت نہذا کو درست رہے یعنی ظالمین کو استحقاق نفرت اورانسارکانہیں ہے اورام کو استحقاق ہے ۔ بی ثابت کرنا تھا سوکردیا۔

#### میں کہنا ہوں:

جب امام کواشخقاق طلب نفرت اور فراہمی انصار کا خدا کی طرف سے
ہاب اگرائمت نفرت نہ کر ہے تو اُس کا استحقاق باطل نہ ہوگا اور ظالم کی نفرت
کرنے سے وہ نفرت جومطلوب الہی ہے پیدا نہ ہوگی اگر چہ وہ نفرت کسی امرحق
میں بھی کی ہواس کی مثال ایسی ہے جیسے کوئی جائل مسئلہ شرق کسی کو بتلائے اور وہ
مسئلہ جے اور درست ہو گرائس کو بتلا تا حرام ہے یہی حال جائل کی نفرت کا ہے پس
جس قدر جہادات خلفائے غیر معصومین کی ہوئی اور مسلمانوں نے اُن میں نفرت
جس قدر جہادات خلفائے غیر معصومین کی ہوئی اور مسلمانوں نے اُن میں نفرت
کی گو کہ بعض مجاہدات صحیح بھی ہوں گر بھی یہ نفرت مطلوب اللی نہ تھی نہ یہ انسار اللہ میں وافل ہو سکتے ہیں اس لئے کہ امام غیر معصوم کی نفرت مطلوب اللی نہیں ہے۔
انسار اللہ میں وافل ہو سکتے ہیں اس لئے کہ امام غیر معصوم کی نفرت مطلوب اللی

اليسوس دليل

الم ۱۸-۱ أَنْ تَبَوُّ وَاَوَتَنَفُّوْ اَوْاَصَلِحُوْابَيْنَ النَّاسِ وَاللَّهُ سَمِيعً عَلِيْمٌ وَاقْتَلُوْهُمْ وَاقْتَلُوهُمْ مِنْ حَيْثُ احْوجُو كُمْ۔ عَلَيْمٌ وَاقْتَلُوهُمْ وَاقْتِلُوهُمْ مِنْ حَيْثُ احْوجُو كُمْ۔ يَكُى كُرو پر بِيز كارى كرواورا صلاح بالهى كرتے ربوفرائے والا اور جانے والا ہے كفاركو جہال بھى پاوقل كروان كواسى طرح سے تكال دوجس طرح تم كوانہوں نے تكال ہے۔ يوسب احكام رئيس كے مقرد كرنے پر موقوف بيں اور رئيس غير مصوم كول وقعل براغتبار نہيں ہے بھراس كى چروى ان احكام كى بجا آورى بيس كوكر موسق موسى كوكر وقتى ہے لئدا اگر معصوم حاكم نہ مانا جائے ان احكام كے صاور كرنے كا فائدہ مد جائے ہيں ضرورى ہے كہ امام معصوم ہو۔

بائيسوس دليل

اً/٨٢-وَالْفِعْنَةُ أَهَدُمِنَ الْقَعْلِ فِتندر باكرناقل عزياده شديداور

الفين چلدوم

فتی ہے اور غیر معصوم سے فتنہ پیدا ہوتا ہے جب وہ عدا یا سہوا خطا کرے لہذا غیر معصوم سے پر بیز کرنا اور اُسی طرح واجب ہے جس طرح فتنہ سے بچا واجب ہے چراُس کی بیروی کیونکر واجب ہوگی لہذا امام اور پیشوا کامعصوم ہونا ضروری ہے۔

### تنبيبوس دليل

ا/۹۲/ هُوَالَّذِی اَنُسزَلَ الْکِتَسَآبَ مِنْسهُ ایسَآتُ مُحُکَمَاتُ وَأَجَوُمُ مُتَعَمَّاتُ الْکِوَسَانِ مِنْسهُ ایسَآتِ مُحُکَمَاتُ وَالْجَوْدُولِایه راس آیت سے مصمت امام چندطرح سے فاہت ہوتی ہے۔

(۱) آدی دوسم کے بیں مُقَلِّدُ اور مُقَلَّدُ یعنی جس کی تقلید کی جائے۔خدانے
اس مخص کی بیروی اور تقلید کرنے سے منع فرمایا جو تشابهات کی خواہش
بغرض فتنہ وفساد کرتا ہے اور جوشن غیر معصوم ہے اُس میں اس فعل ناجائز
کا همبہ ضرور ہے لہٰذا اُس کے قول پر وثوق نہ رہا ایس اُس کی تقلید
کا همبہ ضرور ہے لہٰذا اُس کے قول پر وثوق نہ رہا ایس اُس کی تقلید
(بیروی) جائز نہ ہوگی یعنی بیروی اور تقلید اُس کی جائز ہے جو یقینا اس
فعل بدسے بری ہواور وہی معصوم ہے لہٰذالمام وہی ہے۔

(۲) خدانے اس آیت میں تھم فرمایا کہ تاویل متشابہ کا تھم خاص ایک گروہ مخصوص کو ہے جورائحین ٹی العلم ہیں اُن کواپنے علم میں ورجہ یقین حاصل ہے اور بیصفت بجزمعصوم کے جملہ معلومات متشابہ میں کئی گؤئییں ہے اس کے کہ غیر معصوم میں شناخت متشابہ اور اس کومعلوم کرنے کی صفت ہم کو حاصل ہی نہیں ہے پھراس کے قول کی بیروی ہم کیوں کریں۔

(۳) مُرادخطاب متثابہ ہے بھی اُس برعمل کرنے کی ہے اور خطائے عمل سے امان آیات متثابہ میں یقیناً بدونِ تغییر معصوم کے ہونییں سکتی لہذا معصوم کا مفسر ہونا واجب ہے اور وہی امام ہے۔

(4) کلام متشابہ سے خطاب کرنا خدا کا درصورت نہ ہونے مفسر معصوم کے جس

ك قول كى صحت يرجم كويقين بوستازم فتنه كاب اس لئے كه جولوگ اينے اجتهاد ظنی سے تفییر آیات متشابهه کرتے ہیں اُن کی تجویزیں اور را تمیں محلف بي اوراس اختلاف تجويزات سے خبط وعدم صواب بيدا بوتا ہے لہٰ ذاواجب ہے کہاں اختلاف کے دور کرنے اور سیجے مراد متثابہات کے جانے میں معصوم کی طرف رجوع کی جائے بس معصوم کا ہوتا واجب ہوا۔ واجب ہے وقع كرتا أن لوكوں كا جن كے دلوں ميں زيغ (انحاف حق سے) ہے اور اس زلغ کی وجہ سے متثابہ کی خواہش یا پیروی بغرض خواہش فتنہ کے کرتے ہیں مرادیہ ہے کہ اُن کے خواہش وقوع فتنہ اور فسادی تھی اُن کواس خواہش سے ہٹاویناواجب ہے تا کہ فتنہ بریانہ ہواور بجزمعصوم ك اوركون أن كو به اسكتا ب اس لئے كه غير معصوم كے قول كى ترجیح دوسرے غیر مصوم کے قول پر بوجہ نہ ہونے عصمت کے ہیں ہے اس لے کہ ہرایک مجتدامین خالف کوخطار مجھد ہاہے۔ (ایک حمام میں سجی

عظے)اورفتنہ ہے مرادیجی ہے۔

جوببيسوس دليل

ا/٩٢- إِنَّ اللَّهَ أَصُطَفِي آدَمَ وَنُوْجُنا وَأَلَ إِبْرَاهِيُمَ وَآلَ عِسْرَانَ عَلَى الْعَالَمِينَ فَدافْ آدم اورنوح اورآل ابراجيم اورآل عران كو سب الل عالم بربرگزیدہ کیا ہے یعنی یمی لوگ منتخب اور برگزیدہ بندگانِ اللی سے ہیں۔ اور یہ برگزیدہ ہونا بدون معصوم ہونے کے بھی ممکن نہیں اس لیے کہ جملہ عیوب سے یا کی بھی ہے کہ آ دی مصوم ہواول عمر سے آخر عمر تک۔اب میر برگزیدہ ہونا یا تو مخصوص انبیاء علیہم السلام سے ہے فقط یا کہ استمہ علیہم السلام بھی اس میں واغل ہیں اور دونوں فرض پر ہمارا مطلوب (امام کامعصوم ہونا) حاصل ہے۔ پہلی صورت لینی انبیاء کا اول عمرے آخرتک معصوم ہونا کی جو مخص عصمید انبیاء کا

قائل ہے اس طرح پریٹی اول عربے آخر عرک (جیسے شیعہ) وہ آئمہ کی عصمت کا بھی قائل ہے اور جوعصمہ انبیا کو اوّل عرب آخر تک نبیں مانا وہ آئمہ کی عصمت کا بھی منکر ہے۔ اب تیسرا قول کہ عصمت انبیا گا تو ہمیشہ تام عرقائل ہو اور آئمہ کی عصمت سے انکار کرے یہ احداث قول ٹالث ہے اور سی اور شیعہ دونوں کا اس کی حرمت پر اتفاق ہے لہذا آئمہ کی عصمت کو بھی ماننا ضرور پڑے گا۔ ربی دوسری صورت پر تو ائم علیم السلام کا معصوم ہونا ظاہر ہے۔ دوسری وجہ یہ ہے کہ لفظ آل کی جمع ہے اور مضاف واقع ہوئی اور چو کم مفاف مفید عموم کو ہوتی ہے کہ لفظ آل کی جمع ہے اور مضاف واقع ہوئی اور چو کہ علی اور فاطمہ اور حسین اور باقی ایم جیسے علی علی علی علی علی علی علی اور خوار آئی گا اور باقی ایم عصوم ہیں اور غیرا نبیا گا آل ایم علی جو بالا تفاق معصوم ہیں داخل ہیں لاندا سب معصوم ہیں اور غیرا نبیا گا آل ایرا ہی علی دوران کا ایرا ہی کی جو بالا تفاق معصوم ہیں ہیں دہ اس آیت میں داخل نہ ہوں گا ور آئی کی جو بالا تفاق معصوم ہیں ہیں دہ اس آیت میں داخل نہ ہوں گا در آئی کہ جو بالا تفاق معصوم ہیں ہیں دہ اس آیت میں داخل نہ ہوں گا کہ بین یہ جو بالا تفاق معصوم ہیں ہیں دہ اس آیت میں داخل نہ ہوں گا در آئی کی جو بالا تفاق معصوم ہیں ہیں دہ اس آیت میں داخل نہ ہوں گا کہ بین یہ جو بالا تفاق معصوم ہیں ہیں دہ اس آئیت میں داخل نہ ہوں گا کہ بین یہ جو بالا تفاق معصوم ہیں ہوں گا کہ بین یہ جو بالا تفاق معصوم ہیں ہیں دہ اس آئیت میں داخل نہ ہوں گا کہ بین یہ جو بالا تفاق معصوم ہیں ہوں گا کہ بین یہ جو بالا تفاق معصوم ہیں ہوں گا کہ بین یہ جو بالا تفاق معصوم ہیں ہوں ہوں گا کہ بیا کہ بین یہ ہو کہ بھوں گا کہ بیا کہ بین یہ ہو کہ بھوں گا کہ بیا کہ بھوں گا کہ بیا کہ بیا کہ بھوں گا کہ بیا کہ بیا کہ بھوں گا کہ بیا کہ بھوں گا کہ بیا کہ کی کہ بیا کہ کو کہ بیا کہ کہ بیا کہ کی کہ بیا کہ کی کو کہ بیا کہ کو کہ بیا کہ کی کہ کہ بیا کہ کہ کی کہ کی کہ کی کہ کی کو کہ کی کہ کو کہ کی کہ کی کہ کی کہ کی کہ کہ کی کہ کی کہ کی کہ کی کہ کی کو کہ کی کہ کی کہ کی کہ کہ کہ کی کہ کہ کی کہ کی کہ کی ک

#### میں کہتا ہوں:

یہ استدلال بیری رائے میں بظاہر دوست نہیں ہے اور بظاہر مصادرہ معلوم ہوتا ہے ہاں آیہ تطہر کو طاکر البتہ پورا ہوجائے گااور وہی دلیل احداث قول قالت کی اس میں بھی جاری ہوگی اس لئے کہ آیہ تطبیر ہے جو قائل عصمت ان حضرات کا ہے وہی حضرات کا ہے وہی محضوم ما نتا ہے اور جو مشرعصمت ان حضرات کا ہے وہی آئمہ کی عصمت کا مشر ہے۔ متن ۔ بیج مخصوص ( یعنی عام خصص) اور خصوصا جس کی شخصیص کسی لفظ متصل ہے ہو وہ جمت نہیں ہے اس اعتراض کو علامہ نے اپنے مشکد اصول فقہ کا ہے ہم کو ند ہو یہ جست ہے یہ مسئد اصول فقہ کا ہے ہم کو زیادہ بحث اس پر کرنی متفور نہیں ہے۔

ا/ ۱۰۰ الم م كوفدادوست ركھتا ہے اس لئے كرفداك دوست ركھنے ك

متی یہی ہیں کہ اُس کو قواب زیادہ طے گا گھر جب اہام کے ذریعہ عام اُمت کو قواب مات ہے ہیں اہام کو کھڑت قواب کے دوسب ہیں ایک تواہ ذاتی عبادات اور ترک معاصی کا قواب دوسراہدایت اُمت کا قواب لہذا فدا کا محبوب ہونا اہام کا طابت ہوا دوسرے دلیل اُس کے مجوب الٰہی ہونے کی ہے کہ اہام خلیفہ نہی ہو اور قائم مقام نبی کے ہاور نبی کی پیروی پوری پوری کرتا ہے اور جو خض نبی کی پیروی کردی کرتا ہے اور جو خض نبی کی پیروی کردی کرتا ہے اور جو خض نبی کی بیروی کردہ و اُس کے خیابہ کم مقام نبی کے ہا اور قائم مقام نبی کے ہا اور کھتا ہے قرآن مجد کو پردھو۔ ف اللّٰ بی خوابی گئے بنگ کم اللّٰہ درسول نے فر مایا میری پیروی کروخداتم کو دوست رکھا گا۔ اب ہمارا بیدوئی طابت ہو گیا کہ اہام کو خدادوست رکھتا ہے اور بیدوئی اُس کے کہ جب ایسا کر کے خوادوست خدااور دسول کو گی قول اور فعل نہ کرے نہ عمد آاور نہ ہوااس لئے کہ جب ایسا کر کے اور غیر معصوم کو خدادوست نہیں رکھتا ہوگا جیٹ النظالیمین کے لہذا غیر معصوم کو خدادوست نہیں رکھتا ہوگا ہوگا کے دست نہیں رکھتا ہوگا ہوگا کہ خدا اُسے دوست نہیں رکھتا ہوقات صدورظام کے۔

وفع شبهد

مجموع ظالمین نے محبت اس آیت سے قابت ہوئی اس سے لازم نہیں آتا کہ ہر فردِ ظالم سے نفی محبت ہو جائے لیعن تھم مجموع مطابق ہر فرد کے ہونا ضرور نہیں ۔۔۔

جواب:

یہ ہے کہ سبب عدم محبت وہی ظلم ہے جو ہر فر وظالم میں پایا گیا ہے لہٰذا تھم مجموع اور تھم افرادیہاں واحدہے۔

میں کہتا ہوں

بیاعتراض اوراس کا جواب دونوں میری مجھ میں نبیں آتے اس لئے کہ

الفّين جليدوم

#### اعلال

پہلا بینکر ااصل کتاب کا پہال ختم ہوگیا اور ہم نے 25 دلائل اور اُس میں کے اور آس میں اسے لکھے اور 75 کوچوڑ دیا اس کے دوسب ہیں کچھ دلائل تو دقتی ہیں جن کوحصہ سوم میں لکھیں گے اور کچھ دلائل مرر ہیں لہذا ہم اُن کوایک جدا گانہ حصہ میں سیجا کر ہے کہ کرویں گے۔

چھبیسویں دلیل

1/2 وَاَمَّا الَّلِايْنَ الْمَنُو الْوَعَمِلُو اللَّالِحَاتِ فَيُوفِيْهُمْ وَجُورَهُمُ وَ مُورَهُمُ وَمُورَهُمُ وَمُورَهُمُ وَمُورَهُمُ وَمُورَهُمُ وَمُورَهُمُ وَمُورَهُمُ وَمُورَعُلُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللْلِلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْمُلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْمُواللَّالِمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللْمُولِمُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ

میں کہتا ہوں:

بدولیل مختاج دوسری دلیل کی ہے اُس کوہم آئندہ لکھیں گے۔

# ستائيسوس دلبل

٣/١ رسول كى اطاعت جوخدائے واجب كى ہے أى وقت إورى ہوگى كم أن كَ جَمِيّة احكام كى بچا آورى كى جائے خدافر ما تا ہے۔ مَا آ قَاكُمُ الرَّسُولُ كَ الْحَدُوهُ وَمَا نَهَا حُمُ عَنْهُ فَانْتَهُو الْجِس كا حَم رسول تم كود ئائے كر واور جس چيز ہے منع كرے أس كے كرنے ہے باز رہواور اطاعت امام (اولى الامر) كى برابراطاعت رسول كے بموجب نعمِ قرآن ہے اس لئے كداً طِنْهُ عُو اللَّرَ شُولَ كَ

و اُولِی الاَمُومِنَکُمْ - ش عطف وارد ب اور معطوف عم میں معطوف علیہ کے ہوتا ہے اس سے بیٹا بت ہوا کہ جس طرح ہر تھم رسول کی پیروی واجب ہے اُس طرح امام کے ہر تھم کی پیروی واجب ہے اور امام غیر معصوم کی پیروی ہر تھم میں واجب بین اگرامام غیر معصوم ہوا جماع امراور نبی کا واجب بیلی ہوترام بھی (دیکھود کیل) لازم آئے گا اور بیری ال ہے کہ ایک ہی شے واجب بھی ہوترام بھی (دیکھود کیل)

المائيسوس دليل

الله المكلاب مِنْ بَعَدِ ذَالِكَ الْمُلْدِ الْمُكَلِابَ مِنْ بَعَدِ ذَالِكَ فَالْمُونَ مِنْ بَعَدِ ذَالِكَ فَا أُولَاكَ مَلَى الْمُلْدِكَ هُمُ الطَّالِمُونَ مِنْ مَعْدَاكِ (ارثادظائق مِن) خدا يرافز المرّكة والوكْ ظالم بين \_

#### میں کہتا ہوں:

غیر معصوم سے افترائے کذب ممکن ہے عمداً بھی اور سہوا بھی اور اہام معصوم سے افترائے کذب عمدا اور سہوا تحال ہے لبندا غیر معصوم امام نہیں ہوسکتا ہے کہ وہ ظالم ہے (دیکھودلیل چوتھی)

#### الميوس دليل

الفين چلادوم

# تنيبوس دليل

۱/۲ \_یا آیکه الله ین آمنو التّقو الله حق تُقاتِه \_ا \_ گروه مونین و روفدا \_ بری آمنو التّقو الله حق تُقاتِه \_ا \_ گروه مونین و و روفدا \_ بری و رفدا \_ بری و رفدا \_ بری و رفدا \_ بری و رفیا می اور بهار \_ بری اور برایت کرنے بین غلط کاری سے عموا اور سروا محفوظ ہواور بیصفت بجرمعموم کے دوسر ہے میں بھی نبیل ہوسکتی لہذا ہادی کامعموم ہونا ضروری ہے۔

#### اكتيسوس دليل

7/2- وَاعْدَ صِمُو ابِحَبُلِ اللّهِ جَمِيعًا وَ لاَ تَفَرَّ فُوا -رسَّ استوارکو جو خدا نے بتائی ہے پکڑو تھا موادراً سے نہ چھوڑ وسب مل کر اور متفرق نہ ہو لیعنی اتفاق سے رہو۔ اس آیت سے دوطرح سے امام معصوم کا ثبوت ہوتا ہے۔

(۱) رسی استوار الٰہی کا پکڑتا اُس سے مراد یہ ہے کہ جمیج احکام خدا کی پیروی کرو۔ اور جمیج منہیات سے بچواور رہ بات بدون تعلیم امام معصوم سے ممکن ثبیں ہے لہذا وجودا مام معصوم واجب ہے۔

(۲) اتفاق اوراجماع امری پرکرنا اور منفرق نه مونا بدون (بغیر) وجود معصوم کے حال ہے اس لئے اختلاف رائے جب تجویز علاء اور مجتبدین شن ضروری ہے چہ جائیکہ عوام اُمسے لہذا اجماع واقعی جب ہی ہوگا جب معصوم موجود ہو جس کے تھم میں اختلاف نه ہو۔ پس امام کا معصوم ہونا ضروری ہے۔خیال کرنے کی بات ہے کہ خدا ہم کو اجتماع اور اتفاق با ہمی پر رغبت ولاتا ہے اور ایسے امر پر عاب وارقوت شہوائی آس پر غالب اور جس محض سے گناہ صا در ہو یعنی غیر معصوم مال مالاعت سے بوری رکاوٹ اور اُس کی عزت اور حرمت اُس کے ول سے اُس کی اطاعت سے بوری رکاوٹ اور اُس کی عزت اور حرمت اُس کے ول سے اُس کی اطاعت سے بوری رکاوٹ اور اُس کی عزت اور حرمت اُس کے ول سے

ساقط ہے کہ جیسے ہم گنا ہگار ویبا ہے وہ بھی پھر بیتھم اجتماع کا دینا بدونِ تقریرا مام معصوم کے ایسے حکیم برحق سے کیونکر درست ہوسکتا ہے بلکہ محض بے جاہے۔

#### بنيسوس دليل

9/۲ - گذالیک پُبَیِّنُ اللهٔ لَکُمُ آباتِهِ لَعَلَّکُمْ تَهُعَدُونَ ۔ ای طرح سے خدا اپنی آیات کوتہارے لئے بیان کرتا ہے اُمید ہے کہتم ہدایت پا جاؤ - ہدایت تمام احکام ادام و تواہی کوشامل ہے مجملات اور متشابہات اور الفاظِ مشتر کداور آن کاعلم بینی اور تعلیم سی جب ہی ہوگا جب وہ عالم معصوم ہواور ہماری تعلیم میں غلط کاری شرکرے ورنہ بیان پورا نہ ہوگا لہذا معصوم کامفسر اور ہادی ہونا ضروری ہے۔

#### ضروري تنبيهه

یہ جوعام طبائع میں شہبہ ڈالا جاتا ہے تا کرقر آن میں رطب یا بس صغیرہ اور بھیرہ اسب بچھ موجود ہے مگر قران جیر خود منشا بہات اور مجملات کوشمول پر ناطق ہے اور اُن کی بچی تفییر کرنے والے بی اور اہام معصوم کی ضرورت کوخود قرآن ہی فابت کر رہا ہے۔ لہذا ہے کہد دینا کہ حسبت کشاب اللّه ہم کو قرآن بی بدکا فی ہے بالکل خلاف عقل اور خلاف قرآن ہے یہ خیال اُس گروہ کا ہے جس کے نزد یک رسول صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کی مثال ایک چھی رسان کی ہی ہے قرآن مجید خدا کا خط بنام خلائی نہیں ہے بلکہ اگر ہے تو بنام رسول صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کی مثال ایک چھی رسان کی ہی ہے قرآن مجید خدا کا خط بنام خلائی نہیں ہے بلکہ اگر ہے تو بنام رسول صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم آئمہ اہل بیت ہیں جن کو مسلم ہے جس کے حامل بعد رسول صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم آئمہ اہل بیت ہیں جن کو مسلم ہے جس کے حامل بعد رسول صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم آئمہ اہل بیت ہیں جن کو مدیث قلین بیں ہمارے نبی نے صاف الفاظ ہے فلام کر دیا ہے کہ قرآن اور اہام معصوم دونوں می دونوں جدانہ ہوں گے۔

# تينتيسوس دليل

۱/۱۱ و مَاالله أَوْ يُولُهُ ظُلُمًا لِلْعِبَادِ . خداا بِ بندول پِظُم كااراده نہيں كرتا اب ديموجس احكام كا خدان تحكم دے كرخلائق پراس كى بجا آورى واجب كيا ہے وہ سب مرادخدا كے بيں يعنى سب كى بجا آورى خدا كومطلوب ہے اور جب وہ سب خداكى مراد ہے اب محال ہے كہ اُن احكام كى بجا آورى ميں ہم كوغير معصوم كى اطاعت كا حكم دے اس لئے كہ غير معصوم كى اطاعت كا حكم دے اس لئے كہ غير معصوم كى اطاعت كا حكم كرتا ہے اور ظلم كا خدا اپني بندول پرادادہ نہيں كرتا ہے لبذا امام كا معصوم ہونا واجب ہے۔

بیردلیل نہایت ہی صاف اور واضح ہے اور غیر معصوم کا ظالم ہونا بھی ہم

اوپرجا بجالکھ چکے ہیں۔

واضح ہو

کہ یہ دلیل اس مسئلہ پر موقوف ہے کہ جن احکام کی بجا آوری کا یا اُن کے ترک کا خدانے تھم دیاہے وہ خدا کے ارادہ میں داخل ہیں یانہیں اس کی تحقیق علم کلام کے باب تو حید میں ہوچکی ہے مسئلۂ ارادہ خدامیں۔

## چونتيبوس دليل

۱۲/۲ کُنتُ مَ حَدُراً مَّدِ الْحَرِجَةُ لِلنَّاسِ تَامُرُونَ بِالْمَعَرُوفِ

وَتَسَنَّهُ وَنَ عَنَ اَلْمُنكُووَ تُومِنُونَ بِاللَّهِ مِمْ بَهِرْ بِنَ اُمِت بَوجِ آومِيوں كَى عام اُمت سے جدا كے گئے كہ نيك كام كرنے كاتم ظم دواورن بُرے كام كرنے سے مع كرواور خدا برايمان لاؤ۔

اب اس آیت سے یا تو ساری اُمت مراد ہے ابتدائے اسلام سے تاروز

قیامت مینی کل مسلمان کا مجموع - یا ہر فرداُمت کی مراد ہے یا بعض اُمت اور چند لوگ پہلی صورت تو محال ہے اس لئے کہ ساری اُمت کا اجماع بھی کسی ایک امر خیر پڑئیں ہوسکتا چہ جائیکہ امر نیک پڑھم کرنا اس پر ساری اُمت کا اجماع کیونکر ہوسکتا ہے اس طرح پر کہ ساری اُمت ہر محض کو جملہ امور خیر کا تھم وے ۔ اور دوسری صورت بھی محال ہے کہ ہر فرداُمت ہر امر اور نہی کرنے کا مصدات ہواس لئے کہ واقع اس کے خلاف ہے۔

الفيناً:

اگر ہر مجھ اُمت کا جملہ امر بالمعروف اور نبی عن المنکر کرنے کے لاکن ہو پھر اہام اور حاکم کی ضرورت ہی کیا رہی اب وہی تیسری صورت رہی کہ بعض اُمت یعنی چند نفوس اُمت کے اس حکومت کے واسطے خدانے پیدا کئے ہیں اور وہ ہی معصوم ہیں اور اگر معصوم نہ ہوتو اُن کے امر اور نہی پراعتا دکیوکر ہوگا۔

پينتيسون دليل

المُنامِلُ المُنامِلُ المُنامِلُ المُناوِاذَا حَلَوا عَلَمُ المُنامِلُ المُنامِلُ المُنامِلُ المُنامِلُ مِن المُنَفِظِ أَفُلُ مُو تُو ابِغَيْظِكُمُ إِنَّ اللَّهَ عَلِيْمٌ بِلَاتِ الصُّدُورِ بِيآيت منافقين كے باب مِن ہے اور ايك گروہ أمت كا ايبا ضرور ہے جس كى شاخت امور قبى كے جانے پرموقوف ہے اور اُس كى نسبت فرما يا كہ دلوں كا حال خداى خوب جانتا ہے۔ اب يفرق وہى غير مصوم مِن داخل ہے اور غير معموم مِن منافق اور غير منافق كا پيچانا ہم كو دشوار ہے للذا محمل ہے ہرايك كا منافق ہوتا جس كى اطاعت حرام ہے ليس امام وہى ہوسكتا ہے جس كا منافق شرونا باليقين فابت ہواور وہى معموم امام نہيں ہوسكتا۔

#### حصنيوس دليل

19/۲ - وَيَتَّخِدُمِنْكُمْ شُهَدَآءَ وَاللَّهُ لاَيْحِبُ الظَّالِمِيْنَ - تم مِن الْحَدَادوست فين رهما يعن أن كوكوه المناع بندول يرك الورظ المول كو خدادوست فين رهما يعن أن كوكوه ند بنائ كاير آيت معصوم كرمون يرديلي قطعى جاس لئ كه غير معموم ظالم ج چنانچ او پر چند دلائل ميں گذر چكا اور جس كو خدا گواى ميں لے گا أس كو عدالت مطلق يعني يورى عدالت لازم جاوروى معموم ہے۔

میں کہتا ہوں

ویک چوهوی میں گذرا کہ امام گواہ عام خلائق پر اور رسول صلی الشعلیہ والہ وسلم گواہ امام پر بروز قیامت ہوگا رہے اور موشین نقات (معتبرلوگ) اور عدول (روگر دانی افکار) اُن کی گواہ یا ہی اس وجہ سے معتبر نہ ہوگا کہ عادل بھی فاسق فی نفسہ ہوتا ہے بعنی جیپ کرکوئی گناہ کر لیتا ہے جس کاعلم ہم کوئیس ہوتا لہذا ہم تو اُس کو عادل جانے ہیں اور خدا کے نز دیک وہ فاسق ہے لہذا اُس کی گواہ بی مقبول نہ ہوگی ایسے ہی محفی کی نبیت فقہاء میں اختلاف ہے کہ فاسق لعف اتا مت مقبول نہ ہوگی ایسے ہی محفوم کے نشری سائلہ فقہی ہے۔ معموم اس مقبول نہ تھا یعنی عمدا اُس نے کوئی جدا ور جماعت اور دیگر امور محصوصہ بعادل کرسکتا ہے یائیس فیر بید مسئلہ فقہی ہے۔ فعل خلا نے مروت نہیں کیا مگر ہم و فاسق لعف ہو دوسرے کوئیس ہوتا لیمن خلا نے مروت نہیں کیا مگر ہم و اور صغیرہ کاعلم ہو دوسرے کوئیس ہوتا لیمن سوائے اُس محفوم کے کسی کوئیس ہوتا لیمن سوائے اُس محفوم کے کسی کوئیس ہوتا ہو کہ ہو گواہ ہو کہ ہو گواہ ہو کہ گواہ ہی مقبول نہ ہوگی ہے جہالہ واقع ہوا ہو اور خدا اُس کو جانا ہے اب اُس کی گواہ بی مقبول نہ ہوگی ہی ہے کہ ہم نے لکھا بہ اور خدا اُس کو جانا ہے اب اُس کی گواہ بھی مقبول نہ ہوگی ہے جہالہ واقع ہوا ہو نسبت گواہ عادل کے ہے۔ اُس کی گواہ بھی مقبول نہ ہوگی ہے جہالہ واقع ہوا ہو نسبت گواہ عادل کے ہے۔

اب جس کے واسطے بیگواہ اوائے شہادت کرے گا اُس کا مومن ہونا تاب

الفين خددوم

عمراورمنافق ہونا یا خفیہ طور سے مرتکب گناہ ہونا اس کاعلم بھی پورا پورا معصوم ہی کو ہوسکتا ہے لہذاعام مونٹین کی گواہی باہمی ہروز حشر مطلوب الہی نہ ہوگی۔ بدار نرا بہ نیکان بخشد کریم

بیاور بات ہے گواہی اور شاہری روز حشر کی اور بات ہے اُس کواچی طرح سے بچھ لیجئے۔

سينتيسوس وليل

من پُرِيدُالآخِرةَ ۔ منگم من پُريدُاالدُنيَا وَمِنكُمْ مَن پُرِيدُالآخِرةَ ۔ آخرت كى طلب كارى حج طورسے جب ہى ہوگى جب بادى امور خركى ہدايت يقينى طورسے ہواوركى طرح كامر ہدايت ميں نہ ہو اور سے ہواوركى طرح كا معصوم سے ليذا غير معصوم امام نہيں ہوسكا۔ اور بيات خاص ہے امام معصوم سے ليذا غير معصوم امام نہيں ہوسكا۔

## الزنيسوس ليل

۳۰/۲ میں کچھاور فی اَنْفُسِهِمُ مَالاَیْنِدُونَ لَکَ دل میں کچھاور فاہر میں کچھاور فاہر میں کچھاور فاہر میں کچھاور فاہر میں کچھاور ہے۔ فاہر میں کچھاور ہے۔ میں کچھاور ہے۔ ہے۔ خیر معصوم کی مجروہ امام کیوکر ہوسکتا ہے۔

#### أنتاليسوين دليل

ا/۳۲- الاند الحرارة المؤاهد المؤلمة التي التها كالتها التها التها

نے اُس کودلیل بُرُ ہانی قرار دیا گراُس کا ترجمہ بھی ضروری نہیں ہے.

جاليسوس دليل

٢/ ٢٤ \_يَسَآ أَيُّهَا النَّسَاسُ اتَّقُوا رَبَّكُمُ سارً رُوهِ مرد مان (جُمَّ مرد) ڈروایے پروردگارے تقوی اور پر بیزگاری کبی ہے کہ شہات سے پر بیز كرين اور منجمله شبهات غير معصوم ك قول يرحمل كرنا للبذا أس كي اطاعت كاحتم خدا نہیں دے سکتا ورندلازم آئے گا کہ اُس چیز کا تھم بھی دے اور اُسی چیز سے منع بھی كرے اور بيجال ہے كوئى عاقل اليافعل نہيں كرسكتا چہ جائيكہ عليم مطلق - دوسرى بات سیجی ہم مے جبی ہوسکتا ہے کہ معصوم بادی ہوجس کے اوامر اور نہی پر یقین ہو پس تقویٰ کا حکم تو دیا اور معصوم مقرر نه فر مانالینی مشروط کو واجب کر دیا اور شرط کو موجودن فرمایا يه تكليف الايطان (برداشت سے باہر) بجوخداسے ال ب-

اكتاليسوس دليل

٢/ ١٨ \_ امام بميشه بادى برايك واقعات اورشبهات مي اورجو تحص ابیا ہادی ہووہ ضرور معصوم ہے اس امام ضرور معصوم ہے۔ پہلی بات بعنی امام جملیہ واقعات اورشبهات میں ہادی ہے بیاتو ظاہرہاس کی کدامام کی تعریف یہی ہے کیل امور کی ہدایت اُسی سے متعلق ہے رہی دوسری بات کدایا بادی ضرور معموم ہواُس کی دلیل میرے کہ امام کوخدا مدایت کرتا رہتاہے اور غیر معصوم کوخدا ہدایت نين كرتاب چنانچ فرماتا ب-وَاللَّهُ لَا يَهْدِى أَلْقُومَ الطَّالِمِينَ حضراً كروهِ ظالمین کی ہدایت جبیں کرتا ہے۔

میں کہتا ہوں

ظالمین کی بدایت ندکرنا اس کا مطلب بیبیں ہے جو بظا ہر معلوم ہوتا ہے

بلکہ ہدایت کے دومعنی میں پہلے معنی راہ دکھلانے کے ہیں بیغل تو خدانے ظالم اور غیر ظالم سب کی نسبت انبیاء اور ائمہ کے مقرر کرنے میں کر دیا ہے چنانچہ فر مایا انگھڈیندا کہ السبیئل اِمّا اَسْ اللّا کَا اَوْر اَئمہ کے مقرر کرنے میں کر دیا ہے چنانچہ فر مایا النّا کھڈیندا کہ السبیئل اِمّا اَسْ اَکْ کُور اُور اُم کُلُور اُور اُم دکھلا دی۔ دوسرے معنی ہدایت کے مطلب پر پہنچانے کے ہیں لیمی جو راہ دکھلائی ہے جس مطلوب تک چنچ کی الیم ہدایت ظالمین کی خدا اُن کو مجبور کرے اُس راہ لوگ راہ حق پر جان بوجھ کر نہیں چلتے جب نہیں چلتے تو خدا اُن کو مجبور کرے اُس راہ پر نہیں چلتا ہے کہ منزل مقدود تک پہنچ جائیں۔

بياليسوس دليل

# تنتاليبوين دليل

40/۲ ۔ امام کا بیر کام ہے کہ جو آ دی محل معصیت ہے اُس کو قبولِ معصیت سے خارج کر دے لیعنی گناہ کرنے سے اُس کو بچائے پھر خود امام قابلِ معصیت کیونکر ہوسکتا ہے مطلب میہ ہب غیر کو گناہ کرنے سے روکتا ہے تو پھر خود کیونکر گناہ کرے گالہٰ ذاامام ضرور معصوم ہے ورنہ مصداق اسی آیت کا ہوگا۔ اُتی اُ

المين مدروم المين مدروم المين مدروم المين مدروم المين مدروم المين مدروم المين مرتب من المين مرتب من المين المين مرتب من المين اورخودأس كوبحول جاتے ہو۔

# چوالیسوس دلیل

٢/٢ ٤ - امام سبب ب بجا آوري اطاعات اليي كا اور مانع ب أمت كو معصیت سے اور اس خدمت کے اوا کرنے کے جملہ شروط امام میں حاصل ہیں اور موانع اطاعات اللي كے سب أس ميں برطرف بين اور عوارض نفساني اور بدني سبامام ع دور کردیے گئے ہیں اگراییانہ ہوتو امر ہدایت امام سے کیونکر پوراادا ہو سکے اور یہی مراد مصوم سے ہے چراس کے خلاف جومنانی عصمت ہواس سے کیونکر ہوسکتا ہے۔

#### پینتالیسوس دلیل

٢ / ٢٥ \_امام سبب مانع معصيت بي مرسبب معصيت كرتے اور كرانے كا كيونكر موسكتا ہے ورندلازم آئے گا كہ جو خص معصيت كا مانع مووہى معصیت کاسب موجد بھی ہواور جب غیرکوامام معصیت سے بچاتا ہے تو آپ خودکو کیونکر گناہ سے ندرو کے گااور یہی مراد معصوم سے ہے۔

میں کہتا ہوں

فرض كروكه تلواركي باژه كي تيزي كالشيخ كاسبب بےللذا جس قدر باژه تيز ہوگی کانے بھی زیادہ ہوگا اب کسی کی عقل اس کو قبول کرے گی کہ وہی یاڑ ہ کی چیزی کا نے کی مانع بھی ہو یعنی جس قدر باڑہ تیز ہوا ی قدر کاٹ کم کرے یہی حال امام کا ہے کہ عصمت اُس کی مانع اور گناہ ہے روکنے کی اُمت کو ہے پھرخود امام کو گناہ سے کیوں ندرو کے گی۔اس دلیل کی زیادہ توضیح بربانی حصہ سوم میں دلیل ۱۹/۸ کے ک

زجمه سے کی جائے گی۔

چھياليسوس دليل

۱۸۰/۲ مران الدین یا کمکون آغوال الیتامی ظلما انتمایا کمکون فی بطویهم نادا - جولوگ تیمول کامال براوظم کھاتے ہیں گویا کہ آگ کھار بے بین اور قریب ہے کہ دوزخ میں ڈالے جا کیں فیر معصوم سے احمال اس گناوظیم کا ضرور ہے عدایا سہوا اور بین بچنامعصوم کا ہے لیزائی کی پیروی کرنی لازم ہے۔

کا ضرور ہے عدایا سہوا اور بین بچنامعصوم کا ہے لیزائی کی پیروی کرنی لازم ہے۔

سین کی لیسوس و کی ل

المسلام و الأسلام و الله بعث من القله المستقباق المين المقله المسلام و المسلل المسلام و المسلام و المسلل المسلام و المسلل المسلام و المسلم و المسلل المسلل المسلم و المسلم و

#### ين كبتا بول

کہ جب ہم نے حصداول میں ساٹھ دلاگل سے امام کا تقر راز جانب خدا ثابت کر دیا اور دلیل (۲۱/ ۳۵) حصداول میں بی جی ثابت کر دیا کہ امام کا مقرر کردہ قاضی اور مفتی اگر چہ معصوم نہ ہو گراً س کے تقر رمیں امام سے خطانہ ہوگی اس لئے کہ وہ خطاسے معصوم جملہ امور میں ہے لہٰڈا شو ہراور زوجہ کی رفع نزاع میں بھی جو تھم اور بی امام مقرر کرے گا وہ بھی ویسا ہی اچھا ہوگا جیسا کہ قاضی اور مفتی مقرر کردہ امام ہوگا۔

اژ تالیسویں دلیل

١٩٢/٢ - إِنَّ السَّهَ لَا يُحِبُّ مَنْ كَانَ مُخْتَالاً فَخُوراً - خدامتكبراور يجافخر كرن والله الله المائية المنظم المناه المنظم المن

أس كى نسبت يقين أس امر كانبيں ہے كەخدا أس كو دوست ركھتا ہے اوراما مكوخدا يقينا دوست ركھتا ہے ( ديكھودليل ٢٥ كو (حصداول ) للنداغير معصوم امام نه ہوگا۔ أشحاسوس وليل

المراح وَمَنَ يَكُنُ الشَّيْطَ انُ لَهُ قَرُيْنًا فَسَاءَ قَرِيْنًا رَجَى كَا شَيطان قرين اورمصاحب ہوكيا كر امصاحب ہے فيرمصوم شيطان كضرور قرين ہواور نہيں معلوم كمآ خركى وقت شيطان كا تسلط أس پر ہوگا اس لئے كم عصمت جومانع ہوتى ہے تسلط شيطان سے وہ اس ميں نہيں ہے۔ اُس كول اور فضل كا وقوق اور اعتباركى وقت ندر ہا بھروہ امامت كى صلاحيت كيوكرر كھے گاجس كول اور على اور عمين اعتبار ضرورى نہيں ہے۔

پچاسوس دليل

ام ۱۸۸/۲ مام کا تقرران غرض ہے ہے کہ اُمت سے اغوائے شیطانی کو روکے اور غیر معصوم روکے اور غیر معصوم روکے اور غیر معصوم تو خوداغوائ کا تسلط اُمت پر ند ہونے و سے اور غیر معصوم تو خوداغوائے شیطان سے اپنی ذات کوروک نہیں سکتا پھر دوسروں کو کیوکٹر بچائے گا لہٰذا قابلِ امامت ندرہا۔
الہٰذا قابلِ امامت ندرہا۔
الہٰزا قابلِ امامت ندرہا۔

بیدلیل بطورتا ئیدولیل سابق کے ہے متقل دلیل وہی پہلے ہے۔

اكيانوس دليل

۱۹۹/۲ من الله کا یک کلیم مِفْقال ذَرَّة مدابقدرایک ذره کظام بین کرتا ہے۔ چونکہ تحکیم غیر معصوم کی قلم بین رتا ہے۔ چونکہ تحکیم غیر معصوم کی قلم ہے (دیکھودلیل ۲۱ کو) اور خدا سے قلم بقدر ایک ذره کے بھی صادر نہیں ہوتا ہے لہذا غیر معصوم کی امامت خدا بھی جائز نہ کرے گا اور نہ اُس کوامام بنائے گا۔

#### باونو يں دليل

۱۹۳/۲ فی گفف إذا جننامِن کُلِّ اُمَّةٍ بِشَهِیْدٍ وَجِنْنَا بِکَ عَلَی هَا وَلَاَ مِسْ اِللَّهِ مِنْ اِللَّهِ مِنْ اِللَّهِ مِنْ اللَّهِ وَمِنْنَا بِکَ عَلَی هُا وَلَاَ مِنْ اللَّهِ مِنْ اللَّهِ مِنْ اللَّهِ اللَّهِ مِنْ اللَّهِ اللَّهُ اللَّ

## تريبنوس وليل

90/4 - امام ہادی اور رہنمائے سبیل حق یقینا ہے اور غیر معصوم یقینا ہادی سبیل حق نہیں للندا غیر معطوم امام نہیں ہے۔ امام کا بالیقین ہادی سبیل ہونا میتو ظاہر ہے کسی کواس میں کلام نہیں ہے اس لئے کہ امام اطاعات الہی سے اُمت کو قریب کر دیتا ہے اور معصیت سے دور کرتا ہے اور اس کا نام ہدایت ہے اور غیر معصوم کا ایسانہ ہوناممکن ہے بلکہ اُس کامضل اور گراہ کردیتا بوجہ عدم عصمت کے محمل ہے للذاوہ قابل امامت کے نہ رہا۔

## چونویں دلیل

199/۲ مَنْ الْمُعْتَابِ يَشْعَرُونَ الْمَالِيَّنَ الْوَتُوانَصِيبًا مِنَ الْمُحْتَابِ يَشْعَرُونَ الْمَصْلَالَةَ وَيُوْيُهُ وَالْمَامِ مَنَ الْمُحِتَابِ يَشْعَرُونَ الْمَالَمُ مَنَا اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ وَهُ لَوَكَ مَمِراً اللَّهِ عَلَى اور لَوَكَ مَمِراً اللَّهُ عَلَى اور الله اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ الل

الفین جلدروم طرح سے پینچ گا اور امام وہ ہے جس میں ایسے اصلال سے رو کنے والی کوئی بات

موجود ہواورائیے افعال سے بازرہے ورنداُس کے قول اور فعل پروثو تی نہ ہوگا اور چوکہ غیر معصوم کا اس آیت میں داخل ہونا مُنَفِّب حَسِمِّ لُ ہے اور اس کا مقتضی (خواہش) ہیہ ہے کہ اُس کی پیروی سے پر ہیز کیا جائے اب اُس کا تقرر بے قائدہ ہوا۔ احتال وخول غیر معصوم کی کھلی ہوئی دلیل ہے کہ جوامورایسے افعال قبیحہ کے

کرنے پردائی ہوتے ہیں لینی خواہم اے نفسانی وہ تو اُس میں بخو بی موجود ہیں اور جو چیزان افعال سے روکنے والی ہے لین عصمت وہ اُن میں نہیں اب اُن کے

بیخے کی کیا اُمید کی جائے للذاوہ امام نہیں ہوسکتے۔

یہاں تک و سراسینکڑا کتاب کا تمام ہواجس کو جناب علامہ نے جزءِاول کیا اور بیدحصہ مصنف نے معاریج الاول اسلام بجری مقام دینور میں لکھا ہے اور

أن كے فرزندنے سند ٢٧٧ ميل بعدوفات اپنے والد كائس كوصاف كيا ہے۔

ہم نے اس دوسر ہے بینکڑ ہے ہے بھی ۲۸ دلیلوں کولکھا ہے اور ۲ کو چھوڑ دیا ہے اُن میں کچھوٹو مکررات اور کچھ دقیق ہیں جن کو حصہ سوم یا جہارم میں کھیں

گےانشاءاللہ!

تيرامينكرا:

#### پېينوس وليل

سار والله الحداث باعد الحثم خداتهار وثمنول وتم سازیاده جانتا ہے۔ چونکد دھمن اُمت بادی نہیں ہوتا ہے بلکہ هل اور گراہ کرنے والا ہوتا ہے اور جوغیر معصوم ہے اُس کے مطل ہوئے کا اختال ہے عمد آیا سہوا تو وہ دیمن بھی ہے لہذا اُس کے بادی ہونے کا یقین نہیں اور نیز اُس کے دوست ہوئے کا بھی یقین نہیں ہے اور اہام معصوم کے دوست اور ہادی ہونے کا یقین ہے سازی کے دوست ہوئے کا بھی اور ہادی ہوئے کا یقین ہے ہیں غیر معصوم امام نہ ہوگا۔

156

# چھپٹویں دلیل

سال کے مصالے میں پیال کے وَلِیاً ۔خداپوراولی ہاس کے بیمتی ہیں کہ خلائی کے مصالے میں پوری شفقت خدا کو ہے اور الطاف مربیانہ آدمی خدا کی اطاعت سے دوررہ اُن میں ہمی خدا کی مصیت سے دوررہ اُن میں ہمی خدا کی مہیں کرتا ہا اور بیولایت اور تصرف ہمارے امور دینی اور دینوی میں بدون تقر ر بادی معصوم کے ہوئیں سکتا جو ہم کو سعادت دارین کی جایت کرے اور نجات مقاب احروکی کا سبب ہواوروہی امام معصوم ہے جونائب نی کا ہے لہذا اُس کا مقرر کرنا واجب ہے۔

#### متاونوس دليل

ساس و کیفنی بالله نصیرا فرای اور مدگاری خلائی میں کافی اس مدگاری خلائی میں کافی اس مدگاری خلائی میں کافی امراخ وی اور اندگاری ہو وی امور اخروی دونوں مراد میں اور الی امداد اور مددگاری بدون اس کے نہیں ہوسکتی کہ جمع امور جن سے اطاعت اور میادت اور میاند ردی جملہ امور معاش میں بندگان خداکو پیدا ہوجن کی طرف بدایت کرنے والا نائب خدا اور معموم اور مدیر کامل ہم پر حاکم مقرر ہواور وہی نبی اور خلیفہ نبی ہے صلوات اللہ علیما کی معموم اور مدیر کامل ہم پر حاکم مقرر ہواور وہی نبی اور خلیفہ نبی ہے صلوات اللہ علیما کی الی نصوم ہونا اللہ میں ہوگیا۔

#### الفاثوي دليل

٣/٣ - اَلَمُهُ مُوَالِمَى الَّذِيْنَ يُوَكُونَ اَنْفُسَهُمْ بَلِ اللَّهُ يُوَكِّى مَن يَّسَاءُ وكِي اللَّهُ يُوَكِّى مَن يَّسَاءُ وكيامُ الله عليه وآله وللمثمين ويكما أن لوكول كي طرف جو

اسيخ نفس كويا كيزه بنانا جائج بين بلكه خداياك نفس كرتاب جس كوجابتا ب چونکہ ہرایک گناہ رجس اور پلیدی ہاب اگر مرادطہارت نفس سے یا کیزگی بھن گناہوں سے ہولینی خدا بعض گناہوں سے پاک کرتا ہے اس میں تمام خلائق شریک ہے پھراپیا آ دی جوبعض گنا ہول سے پاک ہو (غیرمعصوم) اُس کو اُسز کِسی نہیں کہتے بلکہ وہ آلودہ معاصی ضرور ہے اب بھی باتی رہا کہ جیج گنا ہوں سے خدا یاک کرتا ہے اور وہی معصوم ہے اور عصمت کے بھی معنی ہیں۔ای طرح محال ہے كه غير معموم كوخداياك كردي

میں کہتا ہوں:

بيآيت قريب المعنى آية تطبيري بأس من يُسطَقِ وَكُمُ وارد باوراس میں پُنوَ تِی وارد ہے اس میں اللہ یک کی تصریح ہے جس سے مراد جہاردہ معصوم ہیں اوراس میں بیفر مایا ہے خداجس کو چاہتا ہے مطہر کرتا ہے اُس میں لفظ ارادہ کی ہے اور اس میں لفظ مشیت کی ہے اور ارادہ اور مشیت کا فرق بیان کرنا اس وقت ضروری نہیں ہے اب معلوم ہوا کہ دونوں آیتیں ایک دوسرے کی تائید کرتی ہیں اور بیانمی ثابت ہوگیا کہاس آیت سے بھی مرادو ہی اہلیب صلوا ۃ اللہ علیم اجھیں ہیں۔

## أنسطوس دليل

8/- وُيِّسَ لِللَّسَاسِ حُبُّ الشَّهَ وَاتِ مِنَ النِّسَاءِ وَالْبَنِينَ وَالْفَعَاطِيْرِ الْمُقَنَّطُونَةَ اللهِنة رَاسَ آيت مِسْ لذت بائ و يُعلى كا وَكريج بن کی خواہش برآ دمی براہ خلقت مجہول ہے اور عقل انسانی جس کی وجہ سے آ دمی مکلف ہان لذات کے حرام اور حلال کی شناخت بدون ہادی برحق کے نہیں رسکتی ہے لبنداایک رئیس ایبا در کارہے جوہم کو اُن کے اجھے اور پُرے اور حلال ادر حرام کی شناخت كراد \_ اوروه رئيس ايبانه هو جيسے ہم بيں بلكه معصوم اور عالم هميع احكام اللي

158

کا ہو۔ ورنہ ہم میں اوراً س میں فرق کیا ہوگا لہذا امام معصوم کا ہونا ضروری ہے۔ اور اگر معصوم نہ ہوگا وہ بھی اسی قبیلہ سے ہوگا پھر قابلِ امامت نہ ہوگا۔

#### سامھویں دلیل

- (۱) تقویل جب ہی ہوگا جب آ دمی بیٹی راہ راست پر چلے جس کو دہی د کھلاتا ہے جو معصوم ہے چنانچہ او پراس کا بیان ہو چکا۔
- (۲) تقوی موقوف ہے وجود پراُس ہادی کے جواطاعت خداہے ہم کونز دیک کرے اور معصیت ہے دور کردے اور وہی امام معصوم ہے بہنیابت نبی
- (۳) ان دونو ل آبیول سے بیہ بات ثابت ہوتی ہے کہ تقوی حاصل ہوتا ہے ترک کرنے سے اُن چیزول کے جنہول نے حب شہوات کومزین کر کے ہم کو دکھلا یا ہے اور جملہ اشیائے فہ کورہ جو آبیت اول میں بیں اُن کوخوشنما کر کے ہم کوفریب دیا ہے اور ہماری قوت عقل ناقص کی (جس پر مدار تکلیف ہے) اُن کی خوبی اور خرابی کے فرق کرنے میں کافی نہیں ہے اب ضروری ہوا کہ کوئی ایسا مانع اور بازر کھنے والا خداکی طرف سے مقرر

ہو جو ہم کو اُن امور کی شاخت پوری پوری کراوے اور وہ نبی اور نائب نبی ہے ایک اصالۂ علا وسلم اور اہام نیابہ ۔

(۳) ان دونوں آیتوں سے ظاہر ہو گیا کہ تقوی حقیقی (عصمت) کا وجو د بھی ہےاورمحال نہیں ہے۔

میں کہتا ہوں

كم عقل انساني اگرشناخت ميں مُسن اور قيح اشياء كى كافي نہيں ہے پھر تکلیف کا مدار عقل پر کیونکر ہوسکتا ہے یہی تکلیف مالا بطاق ہے اور اگر کرسکتی ہے پھر نی اورامام کی ضرورت بی کیا ہے اس شہر کا آسان جواب میرے کر تکلیفات ووسم کی ہیں اصول دین اور فروع دین ( یعنی حلال اور حرام )اصول دین میں تو ضرور ہماری عقل تنہا کافی ہے وہی چندا مول جن کی اعتقاد کرنے سے ایمان حاصل ہوتا ہے اور اس میں ہم کوئسی کی پیروی اور تقلید جا بزنہیں ہے البنتہ کمال ایمان اور اصول دین کے دقیق مسائل متعلق بتو حید اور عدل اور نبوت اور امامت اور معاوان کے مجصفے میں ضرور ہم کو احتیاج ہادی برحق کی ہے اب تکلیف مالا بطاق ندر ہی۔ اب ر بی احکام طلال اور حرام جن کے سیجھنے کو ہماری عقل تنہا کا فی مبیں ہے بلکہ بختاج ہادی اورمعلم کی ہے اگر خدا ایسے ہادی کومقرر نہ کرتا اور ہماری عقل ناقص پر چھوڑ ویتا تو ضرور تکلیف مالایطاق لازم آتی اور جب خدانے بادی برحق مقرر کر دیا اور ہم کو اتی عقل دی که بادی برحق کو ہم پیچان لیں اور اُس کے سجھانے ہے ہم اچھی طرح ے حلال اور حرام کو پیچان کر اُس برعمل بھی کرسکیں اب تو تکلیف مالا بطاق نہرہی اور بعثب انبیا ٔ اورنصب اما معصوم کی ضرورت بھی ثابت رہی۔

> ا تسطویں دلیل اسطویں دلیل

١١/١٠ وَاللَّهُ بَصِيرٌ بِالعِبَادِ رخدا بندول كه حالات كاد يكف والا

ہے خدا کا دیکھنا ہمارے افعال کا اُس میں غلطی نہیں ہوسکتی اور ہم وہی امور کرتے ہیں جن کی ہدایت ہم کو ہارے ہادی برحق نبی اور اُن کی نیابت سے امام نے فرما تيں۔

اب اگرامام نے ہم کواحکام الی کی تجی خبر دی ہے اور جو تھم دیا ہے تھیک ٹھیک وہی حکم خداہے چرتو خدا کے پیش نظر ہمارے سے اعمال ہوں گے اور امام نے اسيع عبده كاانجام بوراكر ديا اوراكرامام فلطى كى اورأس كى وجدس بم ف بداعمالی کی توامام کی علطی اور ہماری خلاف ورزی دونوں کو خدا دیکے رہا ہے اور وونوں خداکی نافر مانی میں گرفتار ہوئے ہم تواس وجہسے کہ غیر معصوم غلط کارے قول پر چلے اور امام اس وجہ سے کہ اُس کو بوراعلم یقینی احکام الہی کا نہ تھا اور پھر اُس نے ہدایت اُمت کابارا سے فرمالیا۔اب لازم ہے کہ ہم اُس امام کی پیروی کریں جس کی خرد ہی کے محیح ہونے کا لیتن ہواور یہ بھی کہ بیامام تمام احکام شریعت کو جانتا ہاور کسی چیز میں کی بیشی نہ کرے گا اور اس کی ہدایت کے سیح ہونے کا ہم کو یقین مواور ریجی یقین موکداس امام سے کی بیشی کرنی محال ہے اور بھیر تعنی مارے اعمال کا و کیلنے والا بجو خدا کے اور کوئی نہیں ہے اس حصر پر ہم سب کا اجماع ہے۔ اب واجب ہے کہ خدا کوئی طریق بھی پیدا کرے کہ بیسب امور ہم سے اور امام سے پورے ہوئیس اور میطریق سوائے عصمت کے اور کوئی نہیں للذا آمام کامعصوم ہونا ضروری ہے۔

# ماستفوين دليل

١٢/٣ اَلصَّابِرِيْنَ وَالصَّادِقِيْنَ وَالْقَانِتِينَ وَالْمُنْفِقِيْنَ وَالْمُسْتَغْفِرِيْنَ بِالْأَسْحَارِ مَبركرن والله ي بولن والحاطاعت كذار نفقه واجب بامتحب وين والاوصح كأمهم كراستغفاركرن واليسر برصفات جن ہے بیان ہوئے ہیں مطلق ہیں یعنی کسی وقت خاص کی قیرنہیں پھریا تو مرادیہ ہے کہ

الفين حلدوم

ان صفات سے بعض اوقات ان کے خلاف عملدرآ مدکریں جوشیوہ غیر معصوم کا ہے یا مرادیہ ہے کہ جمجے اوقات اور جملہ اسان صفات سے موصوف ہوں اور جملہ اطاعات کو اوا کریں یعنی معصوم ہوں۔ پہلی صورت باطل ہے در مدح مطلق کا ثبوت نہ ہوتا دوسری وجہ بطلان کی بیہ ہے کہ بعض اوقات میں سب آ دی ان صفات سے موصوف ہوتے ہیں پھر مخصیص کی وجہ کیا ہے یعنی مدح اور ثبا تو خالص لوگوں کی ہے موصوف ہوتے ہیں پھر مخصیص کی وجہ کیا ہے کہ امام غیر معصوم ہواور بیا آیت بھی کی اور دوسری قتم وہی معصوم ہواور بیا آیت بھی کی در اور دوسری قتم وہی معصوم ہے اب محال ہے کہ امام غیر معصوم ہواور بیا آیت بھی کی در اور دوسری قتم وہی معصوم ہوار بیا آیت بھی کی در اور دوسری قبیل ہے۔

تر يسطوي دليل

سرااور جزا پائے گا ہرایک تعلی اور کئی کے حق میں گا کسیٹ و کھٹم کا پیطُلکھُوں ۔ پوری سزا اور جزا پائے گا ہرایک تفس اور کئی کے حق میں کی نہ کی جائے گی۔ مقصود اس آیت سے خوف ولا تاعمل بدسے اور رقب ولائی فعلِ اطاعت پر ہے اور بیدونوں اغراض بدون تقریر معصوم ہادی کے پورے بین ہوسکتے ہیں جیسا کہ او پر کے دلائل سے بارہا ثابت ہو چکا پس نصب اما ٹامعصوم واجب ہوا ور نغرض پوری نہ ہوگا۔

سزا وہی تعلق تھے پر اُسی وقت اچھی ہے جبکہ جھے اُن شرائط کو خدا پررا کر وے جن کی وجہ سے ہم قادرترک معاصی پر ہوسکتے ہیں اور ہم کو پوری قدرت اور پوراا فقیار دے گنا ہوں سے باز رہنے ہیں اور سب سے بردھ کر بردی بہادری شرط بیہے کہ ہادگ معصوم کوخدامقر رکر دے اور قبل اس شرط کے پورا کرنے کے سزادہی کیونکراچھی ہوسکتی ہے۔

چونشھویں دلیل

٢١/٢ ـ وَاللَّهُ وَوْقَ بِسالْعِبَادِ حضدابندون يريوامبريان بيرى

مهربانی تو یکی ہے کہ ہم پروہ الطاف کرے اور وہ چیزیں ہم کوعطافر ہائے جن پراس
کی اطاعت موقوف ہے اور ہرایک لطف اور ہرایک نعمت اُس کے مقابلہ میں حقیر
ہے کہل سب سے بڑی نعمت اور سب سے بڑا لطف بھی ہے کہ معصوم کو ہاوی مقرر
فرمائے لہذا واجب ہے کہ جب خدا اپنے مہر بان ہونے کا ہم پر مبالقہ سے اظہار
فرما تا ہے تو جس بات سے اہم اور اعظم رافت (رحمت کی شدت) پیدا ہوتی ہے
لیمی نصب معصوم اُس کو بھی کردے۔

# پينسهوي دليل

۳۲/۳ - قُلْ إِنْ كُنْتُمْ تُحِبُّونَ اللّهَ فَاتَبِعُونِي يُحْبِبُكُمُ اللّهُ - كهه دوائے محصلی الله علیه والدولی الدولی الله علیه والدولی الله علیه والدولی کروخداتم كودوست رکھی ایروی میروی کروخداتم كودوست رکھی ایروی دوبا تول سے پوری ہوتی ہے۔

(۱) احکام شرعید کی شناخت بیٹنی ہو جائے اس لئے کہ جوتھم یقیناً احکام شرعیہ سے نہیں ہو آپ کے اس لئے کہ جوتھم یقیناً احکام شرعیہ سے نہیں ہوری رسول صلی اللہ علیہ والہ وسلم کی بھی بیٹنی نہ ہوگی للبذا کوئی طریقتہ ایسا ہوجس سے علم بیٹنی احکام شرعیہ کا ہم کو حاصل ہو۔

(۲) کوئی معلم اور ہادی ایسا ہوجو ہم کو ٹی کے افعال اور احکام کی بجا آوری سے قریب کردے اور نبی کی مخالفت سے دورکردے اور پیدوونوں امر بدون اما معصوم کے ہرزمانہ بیل نامکن ہیں للبذا امام معصوم کا ہونا واجب ہے۔

# چھیاسٹھویں دلیل

۳/ ۱۸ و السلّه وَلِمَى الْمُوْمِنِين اللهمومنين كاولى (دوست) يامددگار ہے اور دلى كا ذاتى قصد يمي ہوتا ہے كہ معلقائے دارين كا انجام ہواكرے اور جو

محض اس کی زیر ولایت ہے اُس کو نفع پہنچا کرے اور وہی افعال میخض کرتا رہے جس کا میں ولی ہوں۔ پھر چونکہ خدا ہمارا سب کا ولی ہے وہ بھی ایسا ہے برتاؤ ہم سے ضرور کرے گا اور اس برتاؤ کا پورا ہونا کسی اور تدبیرے ممکن نہیں بج تقریر حاکم اور ہادی معصوم کی چنانچہ او پر بار ہاگذر چکا لہذا تقریرا ما معصوم واجب ہے۔

ستاسطوين دليل

۳۲/۳ - وَ مَحْدُ مُونَ الْمَحَدِّقُ وَ اَنْتُمْ مَعْلَمُونَ حِنْ كُوجان بوجه كر چھپاتے ہو جو خص ایسا كرے یا ایسا كرنے كا أس پر گمان ہووہ قابل پیروی كی نه ہوگااور غیر معصوم پرالیسا كرنے كا حمّال ضرور ہے۔

الخاسطوين دليل

http://fb.com/ranajabirabba

حدیث کا بھی بہی حال ہے اور مجتمد جائز النظا کا حکم غلطی سے یقینا بچا ہوائیں ہے مجھی اپنی رائے کو مجتمد خود ہی غلط سمجھ کر پلٹ ویتا ہے لہٰدا اللی ہدایت بدونِ ہادی معصوم کے ہوئیں سکتی اور بہی مراد ہے۔

#### انهتروي دليل

#### سروين دليل سروين دليل

۳۹/۳ من اَوْ فَلَى بِعَهْدِه وَاتَّقَى فَانَ الله يُحِبُ لَمُعَقِينَ مِن الله يُحِبُ لَمُعَقِينَ مَن اَوْ فَلَى بِعَهْدِه وَاتَقَى فَانَ الله يُحِبُ فَدا لَمُعَقِينَ مَن اَوْ فَلَى بِهِيرُ كَارِهُ وَلِي فَدا مُتَّى كُو دُوست ركت كو فدا مُتَى كو دُوست ركت كو فدا فرما تا ہے اور مَتَى پورا پورا وى معصوم ہے اس لئے كہ غير معموم فالم ہے جس كو خدا دوست نہيں ركتا ہے۔

#### ا کہترویں دلیل

۳/ ۴۰۰ متق ہونے کی صفت ممدوح ہے اور پورا تقویٰ جس میں ہے اور عموماً پر ہیز گاری اُس کی ہے جومعصوم ہولاندا وہی معصوم مراد ہے۔

بهتروين دليل

۳۲/۳ ۔ امام کوخدا ہر طرح سے یا کیزہ کرتا ہے اور کسی غیر معصوم کو ہر

طرح سے خدا پا کیزہ نہیں کرتا ہے ہی غیر معصوم امام نہ ہوگا۔امام کے پا کیزہ کرنے
کی بیصورت ہے کہ امام کے جملہ افعال اور اقوال کی پیروی اور اُس کے اوامر اور
نوابی کے بجا آوری اور اُس کے حکم کے نافذ ہونے کی کیفیت اور اُس حکم کے حجے
ہونے کا یقین بیسب با تیں بدون کی شاہد اور گواہ کے دلیل قطعی ہیں کہ خدانے
مونے کا یقین بیسب با تیں بدون کی شاہد اور گواہ کے دلیل قطعی ہیں کہ خدانے
امام کو ہر طرح سے پاک اور پا کیزہ کر دیا ہے جب تو اُس کا اعتبار و نیا اور آخرت
میں اس قدر ہے اور غیر معصوم کو خدا ہر طرح سے پاک نہیں کرتا ہے لہذا وہ امام نہیں

تهتروين دلبل

چو ہترویں دلیل

۵۸/۳-وَمَساتَدَ فُعَلُو اُمِنْ خَيْرٍ فَلَنَ يُكُفُرُوهُ وَاللَّهُ عَلِيْمٌ بِسالْمُشَّقِيْنَ - جُوعَل نِيكُتَم كُرُوكِ أَس كَى جِزَاتِ مُحرُوم نَهُ مُوكَ اورخدامْ قَى اور پر ہیزگاروں كاجانے والا ہے اس آیت سے ترغیب ہے بچا آوری كل عمل خیر كی اور بیر بدون ہدایت ہادی معصوم كے موتین ہوسكتے لہذا امام معصوم كا ہونا ثابت ہوا۔ بیر بدون ہدایت ہادی معصوم كے موتین ہوسكتے لہذا امام معصوم كا ہونا ثابت ہوا۔

166

# مجھتر ویں دلیل

مراہ مورش اور ہدایت میں کی نہیں کی بلکہ وہ بندے خودا پنے او پرظلم کے بندوں کی پرورش اور ہدایت میں کی نہیں کی بلکہ وہ بندے خودا پنے او پرظلم کرتے رہے مراداس سے بیہ کہ جب خدانے ہم کو تکلیف بجا آوری اپنے احکام کی فرمائے اور پرجا آوری موقوف تھی دو چیزوں پراول تو خدا کے احکام کا علم بینی ہودوم اُس کے احکام کا سنانے والاسچا اور بے لوث ہواور بید دونوں با تیں بدونِ معصوم کے ہونیں سکتیں للذا خدا کہتا ہے کہ ہم نے دونوں باتوں میں کی نہیں بدونِ معصوم کو تہاری ہدایت کے واسطے بھیجااور مقرر کیا گرتم نے اپنی بحدین اور امام معصوم کو تہاری ہدایت کے واسطے بھیجااور مقرر کیا گرتم نے اپنی جویز سے امام اور خلیفہ بنا اللذا تم نے خودا پنے او پرظم کیا۔

چهروی دلیل

سال الله المسلم المسلم الكيات المن المنتم تفقلون بهم فرنهار واسطة إيت اور بدايت كى نشانيان فاجركروي الرقم كوعل بوتو سوچو بيان سے مراديهان اليا كام كرنا جس كى وجه سے علم يقين احكام الى كاماصل بواور بيعلم بدون معصوم كرجى بونيين سكنا چنانچه او پر چندمقامات مين اس كولكم يكياب قابت بوا كه خدان معصوم كوخرودمقر دفر مايا ہے۔

ستنتروين دليل

۱۵/۳ وَلَمُلُهِ مَافِى السَّمُواتِ وَمَافِى الْاَرْضِ يَغَفِرُلِمَنْ يُشَاءُ وَيُعِذِّبُ مَنْ يُشَاءُ وَهُوَ الْغَفُوزُ الرَّحِيْمُ حَدَاما لك بَهِ برايك چِزكا جوزين اورآسان مِن بِ بَعْقُ دِيَابٍ شِي جِابِتا ہِ اور گرفآدِ عَذاب كرتا ہے جس كوچا بتا ہے اور خدا بڑا بخشے والا اور بڑارم كرنے والا ہے۔ اس آيت مِن بخشے

اوردم کرنے پر بطور مبالغہ کے ارشاد ہے اور صری اس کا مطلب یہ ہے کہ عذاب کرنا ایسے بخشے والے کو سزاوار ہے جبکہ ہدایت کے پورے اسباب اور ہادی برق کا بہیشہ تقر رکر چکے اور خلائق ہاو جو دا ہے اتمام جمت کے نافر مانی کرے اور جمت خدا کو نہ مانے اُس وقت البتہ عذاب کرے گا اور بیبات جب ہی پوری ہوگی کہ ہادی معصوم خدانے مقر رکر دیا ہواور ہم نے اُس کی ہدایت پرعمل نہ کیا ہولا بدا امام معصوم کا بونا ٹابت ہوگیا اس کے کہ غیر معصوم سے اتمام جمت پورے طور سے نہیں ہوسکا۔

المفهز ويب دليل

۱۷/۳ وَاَطِيْعُوااللّٰهَ وَالرَّسُولَ لَعَلَّكُمْ تُرْحَمُونَ رِحْدَااور رسول كى اطاعت كروضرورتم يرجمي خدا ہوگی۔

میں کہتا ہوں

لعل کی لفظ جب خدا کی طرف منسوب ہو بمعنی تحقیق کے ہوتی ہے تمام قرآن میں اور جب اطاعت خدا اور رسول صلی اللہ علیہ والہ وسلم کی موقوف ہے احکام خدا کی بقینی شناخت پر جو ہدون ہادئی معصوم کے نہیں ہوسکتی جیسا کہ ہار ہا ہم لکھے چکے لہذا تھم اطاعت بھی امام معصوم کے تقرر کا پورا فبوت ہے۔

#### ائاسىيوس دلىل ائاسىيوس دلىل

19/۳۔ هَـذَابَهَانَ لِلنَّاسِ هُـذَى وَّمَوَعِظَةً لِلْمُتَّقِيْنَ ـ يقرآن آدميول كي بيان حلال اور حرام كا ذريع باور باعث بدايت و پند وهيعت ب پر بيزگارول شُكُ واسط ـ او پر مرر گذر چكا ب كرقرآن كا بادى بونا اور پنداور موعظ بونا سب امور بدون مفسر معصوم كي جوكه مجمل اور مفصل اور نائخ اور منسوخ اور مغطابه اور غير مقطابه كولعلم ليقين جانتا بوجهي نهيل بوسكتا ب اوروي امامٌ معصوم بـــ

الفين جلدووم =

168

#### ای ویس دلیل:

سام ۱۸ و بغش مَفْوَی الطَّالِمِیْنَ ۔ بُری ہے جائے قرارظالموں کی طالم سخق ہے دوزخ کا وہی موی النار ہے اور امام برگز منحق دوزخ کا نہیں ہے للذا ظالم امام نہیں ہوسکتا پھر چونکہ جوغیر معصوم ہے اور ظالم ہے اور کوئی ظالم امام نہیں ہوسکتا ہے۔ تیسر اسپنکر اختم ہوا

میں کہتا ہوں

چونکہ اس حصد دوم میں درج کرنا اُنہیں دلائل عقلیہ یا تقلیہ کامنظور ہے جوعام فہم ہوں خصوصاً آیات قرآنیکا لہذا جس سینکوے میں اصل کتاب الفین کے ایسے دلائل ہیں اُنہی کو منتقب کرتے ہم کھتے ہیں اور دلائل مشکلہ کا اندراج حصہ سوم اور چہارم میں ہوگا انشاء الندل

## اكياسوس وليل

۱۸/۲ ۔ اِذَا جَاآئُ کُم فَاسِقَ بِنَبَاءِ فَلَيْتُوْا ۔ جب کوئی فاس تم سے
کوئی خبر بیان کرے اُس کی جائے اور حقیق کرلواس آبات میں صدور گناہ کوسب
عدم قبول قول مخبر فرمایا ہے اس کی وجہ یا توبیہ ہے کہ فاس پراخمال جموت ہولئے کا بھی
ہے یا اینکہ بوجہ فتی کے کل اعتبارے وہ فضی یا اُس کا کہنا ساقط ہے یا یہ کہ اُس کے
قول کے بچ ہونے کا رخمان نہیں ہے بلکہ صدق اور کذب دونوں برابر ہیں اچھا
اب جو فض معصوم نہیں ہے ممکن ہے کہ وہ جھوٹ بولے (اگر چہ عادل ہی کیوں نہ
ہو) فرق عادل اور فاس میں ای قدرہ کہ عادل عدا جھوٹ نہیں بولنا مگر ہوا تو
بول سکتا ہے اور بیامکان کذب کا احتمال فاس اور عادل دونوں سے امکان قریب
ہواسکتا ہے اور بیامکان کذب کا احتمال فاس اور عادل دونوں سے امکان قریب

الفين علدوم

شہوت نفسانی بھی ہے اُس میں موجود ہے اور جو چیز جھوٹ بولئے سے مانع ہے بینی عصمت وہ فاسق اور عادل دونوں میں پورے طور سے نہیں ہالذائمکن ہے کہ اُس کا قول قابل قبول نہ سمجھا جائے اور حقیق طلب ہو اور اُس کے قول کی اطاعت بلا تحقیق سننے والے پر اُس کی اطاعت بلا تحقیق سننے والے پر اُس کی اطاعت واجب نہ رہی اور عدم اطاعت اُس کی جائز کھیری اور اطاعت اور عدم اطاعت میں اُس کو تر دو ہوا اور خیال ہوا کہ شاید اس قول میں اس نے خدا کے تھم کے خلاف میں اُس کو تر دو ہوا اور خیال ہوا کہ شاید اس قول میں اس نے خدا کے تھم کے خلاف میں اُس کو تر دو ہوا اور خیال ہوا کہ شاید اس قول میں اس نے خدا کے تھم کے خلاف کیا ہولیا اُس کی اطاعت پر بی خص آ ما دہ نہ ہوگا پھر وہ امام واجب اللاطاعة نہ رہا ہیں انام کا معموم ہونا واجب ہے۔

میں کہنا ہوں

آیت مقدسہ میں لفظ فاس کے وارد ہے جس کا مطلب یہ ہے کہ اُس کا فتق فلا ہر ہوجس کو مقبیان الفیق کہتے ہیں اور عادل اور ثقة کو بیآ بت شامل نہیں ہے مگر چونکہ عادل اور ثقة کے قول پر یقین صدق کا نہیں ہوتا ہاں گمان صدق کا ضرور ہوتا ہے اور نبوت نبی کی اور امامت امام کی تشلیم کرنے میں یقین درکار ہے للبذا جناب علامہ نے شایداس دلیل میں فاس کو جمعتی عام مرادلیا ہے اس لئے کہ فاسق کی دوسمیں ہیں ایک تو جس کا فت فلا ہر ہود و سرا فاس انفیہ جس کا فت فلا ہر نہود و سرا فاس انفیہ جس کا فت فلا ہر نہ ہو اور بظا ہر ثقتہ اور عادل ہو پس احکام فروعیہ میں اُس کا قول بلا تحقیق ما نا جا تا ہے لیمی فلن پر عمل کرنا جا نز ہے اور نبوت اور امامت کی تقد یق کرنے میں بلکہ جملہ اصول فن پر عمل کرنا جا نز ہے اور نبوت اور امامت کی تقد یق کرنے میں بلکہ جملہ اصول خسہ میں ظن پر عمل کرنا جا نز ہے اور نبوت اور امامت کی تقد یق کرنے میں بلکہ جملہ اصول خسہ میں ظن پر عمل کرنا جا نز ہے اور نبوت اور امامت کی تقد یق کرنے میں بلکہ جملہ اصول خسہ میں ظن پر عمل کرنا جا نز ہے اور نبوت اور امامت کی تقد یق کرنے میں بلکہ جملہ اصول خسہ میں ظن پر عمل کرنا جا نز ہے اور نبوت اور امام ہی تھد یق کرنے میں داخل ہے خسہ میں طن پر عمل کرنا جا نز ہے اور نبوت اور امام ہیں ہوگی۔

بياسوين دليل

٣٦/٤ وإنَّكَ لَمِنَ الْمُؤْسَلِيْنَ عَلَى صِرَاطٍ مُسْتَقِيْمٍ رَمُ إِلَى

محرصلی اللہ علیہ وآلہ وسلم ضرور مرسین میں سے ہیں کہ صراط متنقیم پر چلتے ہو۔ ہمارے نبی کے مصوم ہونے پر بیآ بت ضرور دلالت کرتی ہاس لئے کہ صراط متنقیم پر ہونے سے بہی مراد ہے کہ آپ کے سی قول اور فعل میں خطا راو صواب سے نہیں ہے ورنہ استقامت سے فارج ہوجا ئیں کسی وقت فاص میں جب خطا کاری پر ہوں پھر جب ہمیشہ راہ راست پر ٹابت رہے صراط متنقیم سے جدانہ ہوئے اور اس کان پر ہوں پھر جب ہمیشہ راہ راست پر ٹابت رہے میں اُمت کے لیے ترغیب ہائس کی اطاعت واجب ہے اور اُمت کو خدا آگاہ کرتا ہے کہ تہمارے نبی صراط متنقیم پر جب تک وہ اس کی راہ پر ہے پھر چونکہ نبوت اُن کی پیروی کرو صراط متنقیم پر جب تک وہ اس کی راہ پر ہے پھر چونکہ نبوت اُن کی پیروی بھی ہر وقت ہیں تو اُن کی پیروی بھی ہر وقت واجب ہے۔

اب اُس نبی کا قائم مقام اورخلیفہ وہ بھی ہم کواُسی راہِ (صراط متنقیم) پر بلاتا ہے اور بلانے میں خطا کاری نہیں کرتا ہے۔اس لئے کہ اگر خطا کا احتمال ہے وہ قائم مقام نبی کے کیونکر ہوسکتا ہے لہذا اُس کا بھی معصوم ہونا واجب ہے۔

میں کہتا ہوں

اس دلیل کا شوت مختاج دلائل مذکورهٔ بالا پر ہے جس سے ہم نے بی ثابت کر دیا ہے کہ نبی صاحب شریعت ہے اور امام محافظ اُسی شریعت کا ہے۔ محافظ اُسی شریعت کا ہے۔

نز اسویں دلیل

۳۳/۷- أطِينُعُو االلَّهُ وَ أَطِيْعُو االرَّسُوْلَ وَأُولِي الْاَمُومِنْكُمُ رخدا كى اطاعت كرواوررسول اوراولى الامركى اطاعت كروجس طرح خداكى اطاعت ميں يقين نجات كا ہے أسى طرح رسول اوراولى الامركى اطاعت بھى باليقين وسيلهٔ مجات ہے۔

#### 171

#### اب مل كبتا بول

كرفق اوراماتم كى اطاعت أس وقت ذريعه منجات موكى جبكه نبي اورامام معصوم مول اورأن كى قول بين هبه خطا كارى كاند مواور نبى تو ضرور معصوم باور اولی الامرکی اطاعت خدائے میں اطاعت می کے واجب فرما دی ہے لہذا اُس کا معصوم ہونا بھی ضروری ہے اس لئے کہ جس طرح نبی کی اطاعت خدا کی اطاعت بأى طرح اولى الامركى اطاعت مثل اطاعت في كي بوكر خداكى اطاعت ب یماں تک و میری تقریراس دلیل کی تھی اب منطقی طور سے تقریر مندرج المتن میر ہے۔اہام کی دعوت دراس کے اوامر اور نواہی مفید یقین کے ہیں اور غیر معصوم کی دعوت مفیدیقین کے نہیں بیں البداغیر معصوم امام نہیں ہوسکتا امام کی دعوت کا یفین ہونا اس وجہ سے ہے کہ اُن کے دو<mark>ت</mark> مگل دفوت خدا کے ہے جومفید یقین کے ہے اس کئے کہ امام کی اطاعت کوخدائے مثل اپنی اطاعت کے فرمایا ہے پھر اطاعت رسول اور اولی الامر کی مثل خدا کی اطاعت کے ہے اور جس کی اطاعب مثل اطاعت خدااور رسول کے ہے اُس کی دعوت بھی میں دعوت خدااور رسول کے ہوگی جومفیدیقین کے ہاور غیرمصوم کی دعوت مفکوک ہے اس لئے کہ خطا کرنی اس سے جائز ہے اور خطا کرنے سے نقیض کا احمال ہے بعنی خلاف جم خدا غیر معصوم سے موسکتا ہے لبذا اُس کی دعوت بقینی ندری **و هو المطلوب** 

یس کہتا ہوں غیر معصوم کا جائز انتظا ہونا اگر چدا سے بیہ ضروری نہیں ہے کہ وہ خطا کرنے مجریقین خطا نہ کرنے اور یقین خطا کرنے کا دونوں اس کی دعوت میں نہیں ہیں اور مطلوب ہدایت میں یقین عدم خطا کا ہے لاڑا غیر معصوم کی دعوت پراطمینان نہ ہونے سے واجب الا تیاع نہ ہوگا اور ایام واجب الا تیاع ہے۔ چور اسوس دلیل

٣٣/٤ ـ قُـلُ إِنْ كُنْتُمْ تُرْجِيُّونَ اللَّهَ فَاتَّبِعُوْنِي يُحبُبُكُمُ اللَّهُ \_

الفين جليدوم \_\_\_\_\_\_

کہد وا کے رسول اُمت سے کہد دواگرتم خدا کو دوست رکھتے ہوتو میری پیروی کرو خداتم کو دوست رکھے گا۔ اس آیت سے بیلازم آتا ہے کہ جوفض نبی کی پیروی نہ کرے گانہ وہ خدا کو دوست رکھتا ہے اور نہ خدا اُس کو دوست رکھتا ہے مرا دیہ ہے کہ نہ وہ فخص خدا کو دوست رکھتا ہے اور نہ خدا اُو اب عطا کرے گا اور پیروی کرنی نبی کی جب بی فابت ہوگی کہ آپ کے جملہ افعال اور اقوال میں پیروی کی جائے سوائے اُس میں فابت ہوگی کہ آپ کے جملہ افعال اور اقوال میں پیروی کی جائے سوائے اُس امر کے جس میں نبی نے ارشاد کر دیا ہے کہ اس میں میری پیروی نہ کرو (خصائص احکام جو ہمارے سے خاص شے پھر ایس پیروی تو اُس وقت ہوسکتی ہے کہ نبی کے اجلام جو ہمارے سے خاص شے پھر ایس پیروی تو اُس وقت ہوسکتی ہے کہ نبی کے جملہ احکام کا ملم بینی حاصل ہو کہ بیسب افعال اور اقوال صواب پر بیں اور اس کا بینی جب ہوگا کہ نبی معصوم ہو۔ آب اس سے تو نبی کی عصمت فابت ہوئی ۔ اب نبی کے احکام کا ہم سے کہنے والا (امام) اُس کے قول کا بھی یقین ہونا ضروری ہے لہٰذا کے احکام کا ہم سے کہنے والا (امام) اُس کے قول کا بھی یقین ہونا ضروری ہے لہٰذا کے احکام کا ہم سے کہنے والا (امام) اُس کے قول کا بھی یقین ہونا ضروری ہے لہٰذا کی اُس کے قول کا بھی یقین ہونا شروری ہے لہٰذا کی معصوم ہونا بھی واجب ہے وہو المعلوب۔

میں کہنا ہوں

بيآيت دليل (٢٥) ميں گزر چي ہے گريتقرير جدا گانه بے لبذا كر زئيں ہے۔

پچاسيوس دليل

۳۹/۷ مالیس کی متابعت کواماظ معصوم باطل کرتا ہے اوراُس کی پیروی کرنے سے ضرور بازر کھتا ہے اور غیر معصوم ممکن ہے بھی ایسا نہ کرے اور بھی کرے اب نتیجہ بیہ ہوا کہ غیر معصوم امام فیبل ہوسکتا۔

چھیاسویں دلیل

امام بادی ایما بادی ہے جس کی پیروی واجب ہے اور جو بادی ہے وہ اور جو بادی ہے وہ تاج دوسرے بادی کانیں ہوسکتا ہے لہذا امام وہی ہے جوہتا ہے کسی بادی کانہ

ہو۔امام کا ہادی ہونا بیٹو کھلی ہوئی بات ہادراُس کی تغریف ہی ہی ہے کہ ہادی ہو۔امام کا ہادی ہونا بیٹو کھلی ہوئی بات ہادراُس کی تغریف ہی ہی ہے کہ ہادی ہو۔اب رہی ہے بات کہ ہادی وہی ہے جومحاح کسی ہادی کا نہ ہواس کو خدانے خود فرمادیا ہے۔اف مَن یُٹھیدی رجومحض دوسرے کی ہدایت کامحناج ہے اُس کی پیردی کرنی درست نہیں ہے۔ دوسرے کی ہدایت کامحناج ہے اُس کی پیردی کرنی درست نہیں ہے۔ او خویشن محسب کرا رہبری کند

#### میں کہتا ہوں:

ہادی اور پیشوا اور واجب الا تباع تو وہی محص ہے جو ہرامر میں ہادی ہو ور شدد وہا توں میں ہم جمہارے ہادی اور دوبا توں میں تم جمارے ہادی ہم بھی پیشوا اور تم بھی پیشوا اور تم بھی پیشوا اور تم بھی پیشوا یہ ام کی شان نہیں ہے اس لئے کہ جن دوبا توں میں تم ہمارے ہادی ہوں گے اُن میں خطا کار بیں ہوں گے اُن میں خطا کار بیں ۔ اگرتم پر ایت نہ کر وادر جب اُن میں خطا کار بیں تو پھر اور با توں میں خطا کاری سے کیونکر بری سمجھے جا کیں گے لہذا ہادی وہی ہے جو کہ جملہ امور میں جمان ہرایت افراد اُمت میں سے کی کا نہ ہوو۔

#### ستاسيوين دليل

اله الله الموادر برایک قوم کواسط ایک بادی ہے۔ اس آیت میں برواہت فریا نے والا) ہوادر برایک قوم کے واسط ایک بادی ہے۔ اس آیت میں برواہت فریقین جناب امیر کو بادی ہوارے رسول صلی اللہ علیہ والہ وہلم نے قرما یا ہے کہ یا علیٰ میں منذر ہوں اور تم بادی ہوا گریے تغییر صحیح مانی جائے پھر تو ظاہر ہے کہ امام بادی ضرور ہے بہر حال دونوں طرح ضرور ہے بہر حال دونوں طرح سے اب ہم کہتے ہیں کہ امام اگر بادی ہے قوہدایت قول اور نعل اور اعتقاد تینوں باتوں میں ہوتی ہے اور بدون چار چروں کے ہدایت پوری نیس ہوسکتی۔ میں ہوتی ہوا کی طرف سے لائے ہیں داری جی خوال کے ہیں میں ہوتی ہوا کی طرف سے لائے ہیں

اور ہرائیک تھم خدا کو ہر واقعہ میں جو مکلفین پر حادث ہواً س کو جاتا ہواور جانا ہی یقین کے طور سے ہواور طن کافی نہیں ہے۔ إِنَّ الْسُطَنَّ لاَیْفِنی مِنَ الْحَقِ شَیفًا۔ یہ بھی ضروری ہے کہ ہدایت کا کام بدون علم بیٹی کے پورا ہونہیں سکتا اور یہ بھی ضروری ہے کہ ہدایت کا کام بدون علم بیٹی کے پورا ہونہیں سکتا اور یہ بھی ضروری ہے کہ ہادی کے جملہ اعتقادات ہر ہائی ہوں جن پر یقین کا دارو مدار ہے۔ ضروری ہے کہ ہادی خور بھی تمام اوامر اور ٹوائی رسول صلی اللہ علیہ والہ وسلم کی بجا آوری میں پورا ہوکوئی تم احکام الی کا اُن سے چھوٹ ندر ہے نہ سہوا نہ تا ویا ور نہ ہدایت مطلقہ اُس ہادی سے بوری نہ ہوگی۔

(س) بادی جمیع اقوال اورجمیع افعال اوراحکام میں راوصواب پر ہو۔ (٣) يدكن الك آدى جس كواس بادى كى بيروى كرنى واجب باس بھی اُس ہادی کے ایسے منفات پر ہونے کا یقین کامل ہواور بر ہان اور دلیل کامل ہے ہوا ہوا ورایبالیقین ہوجس کا فائدہ پورا ہوتا ہے لینی اُس تالح کو جو کچھ یہ ہادی تھم دے اور جس امر سے منع کر ہے سب میں بادی کی پیروی بدول وجان منظور ہے اور بھی سی علم میں اپنے ہادی کے اس کوشک اور بر دونہ ہوخصوصا ایسے احکام میں جن کی بنا پوری احتیاط پر ہے مثلاً جہاد کرنا اور بندگان خدا کوتل کرنا لوٹا مارنا ہیے کہ نہایت احتیاطی کام ہے ایسے احکام میں بھی مکلف کو بھی شبہہ نہ واقع ہو کہ ہمارے ہادی نے پہاتھ دیا ہے۔ تا بنکہ ہادی مکلف کو تھم دے کہتم اینے آپ کو ہلاک کر دو - توباه جود يكة ر آن كيتا ب - لاتكفو ابا يُدينكم إلى التَّهُلُكة \_ اين باتهون ا پنے آپ کو ہلا کت میں نہ ڈالو مگر ہیروا مام کا یمی سمجے کہ جھے مرجا تا اور اپنے ہاتھوں آپ کو ہلاکت میں ڈالنا واجب ہے (جیسے انصار امام حسین ) اس لئے کہ اگر پیروامام برحق کویفین این شهید بونے کا امام کے عم سے نہ بوگا بھی اپناقل ہوجانا گوارا نه كرے كا۔ اى طرح اور باقى احكام كرسب ميں وروكو اين اامام كى اطاعت بلاعذروتكراركرنے ضروري معلومات ہوتب جا كر ہدایت پوري ہوگا۔

اب وہ تین باتیں جو اوپر گزریں بدونِ امام کی عصمت کے پوری نہیں ہوسکتی ہیں اور چوتھی بات کے واسطے عصمت کا واجب ہونا ضروری ہے اور نہایت ضروری ہے۔

#### میں کہتا ہوں

کہ تینوں امور مذکورہ بالا میں بھی اگر چہ عصمت کا ہونا بہتر ہے گرممکن ہے

کوئی آوی ثقد اور عاول الیا ہو کہ علم اُس کا بھی اور عمل اُس کا بھی تمام عرشیک ٹھیک
رہے اور بھی کوئی تھم دینے میں خطا اُس سے نہ ہوئی ہو۔ گر چوتھی بات جو متعلق جہاو
اور املاک نفوں کے بے بینہایت احتیاطی کا م ہے اس میں تو معصوم کے تھم پر عمل
کرناعقل سے سے مطابق ہے ور نہ بڑی خرابی پیدا ہوگی چنا نچہ جہادات خلفائے غیر
معصومین میں تجربہ ہو چکا کہ ہے تک اہل اسلام سے مخالفین کے سوالات کا جواب
نہیں ہوسکا۔

الثماسيوس وكيل

ن ۱۳/۷ ۔ اِنْسِعُیوُ اَمَنُ لَا یَسْنَلُکُمُ اَجُرَاوُهُمْ مُهْتَدُونَ ۔ پیروی کرو اُس ہادی کی جواپی ہدایت کرنے کا کوئی اجراور معاوضہ تم سے طلب نہ کرے اور اُن ہادیوں کا حال ہیہے کہ خود ہدایت یافتہ خدا کی تعلیم سے ہیں۔ مراویہ ہے کہ تمہارے ہدایت کی بختاج نہیں ہیں بلکہ خداکے پڑھائے ہوئے ہیں۔

اب میں کہنا ہوں

جس شخص کی پیروی ہم پر ہمیشہ واجب ہے بیصفت مندرجہ آیت بھی اُس میں ہمیشہ ہوگی اورامام کی پیروی ہمیشہ ہم پر واجب ہے جبیبا کہ اوپر کے دلائل ہے ہم ثابت کر چکے ہیں للبذا بیصفت بھی ہمیشہ امام میں ہوگی اور معصوم سے مراد ہماری یمی ہے کہ جمیج امور میں خداسے ہدایت یا چکا ہواوراً ہم سے اُسٹی اُنجال الوسالة ال Contact

الفين حلددوم -

اور تقریرات سب کچھیلیم البی سے بلا واسطہ یا بالواسطہ نبی کے ہوں البذا امام وہی ہے جومعصوم ہو۔

میں کہتا ہوں:

نواسيوس دليل

ادر ہے مصابح کے عصمت ممکن ہے اور مقاصد سے فالی ہے اور پورے مصالح پرشامل ہے اور مکلفین کے فوائد دینی اور دننوی سب اُسی سے وابستہ ہیں اور اُن کی اصلاح حال کا پوراؤر لیجہ ہے اور ہر ممکن پر خدا قادر ہے اور اُس کی خاص توجہ اسی پر ہے کہ ہماری ہر طرح کی بہودی ہوتی رہے کھراب اہام معصوم کے تقریر سے کون سی

چیز مانع ہاس لئے کہ قدرت بھی خدا کی ثابت ہوئی اور ضرورت تقریر معصوم کی بھی ثابت ہاورکوئی شےرو کنے والی بھی نہیں ہے لہٰذا وجو دِمعصوم ضرور ہوا۔

#### دلیل نوے

اورجس چز کوال لازم آئے وہ بھی محال ہے سادر ہونے کو محال لازم آتا ہے اور جس چز سے محال لازم آئے وہ بھی محال ہے لہذا امام کا خطا کار ہونا محال بھی ہے۔ پس امام وہ بی ہے جو محصوم ہو۔ امام سے خطا کا صادر ہونا محال کیوں ہے اس لئے کہ امام وہ بی ہے جس کو خدا کی ہدایت ہمیشہ ہوجیا کہ دلیل میں گزراا ورامام کی پیروی آئے نہ اولی الامر سے ہمیشہ واجب ہے اب ہر وقت صدور خطا کے اگر اُس کی پیروی واجب ہوا جہ با واجب ہوا جہ کا فقیمین لازم آتا ہے اور یہی محال ہے جو امام کی غیر محصوم ہونے واجب ہوا سے ہواس لئے کہ وقت واحد میں محصوم اور جرام می پیروی واجب ہمی ہوا ورحرام محصوم ہونا واجب ہے۔ محصوم ہونا واجب ہے۔ ہمی ہوا ورحرام کی پیروی واجب ہے۔

#### دليل اكانوني

الفين جلدوم 🗕

ما نویں دلیل مانویں دلیل

4/ ٩٨- وَلَلْكِنَّ لِيَطْمَئِنَ قُلْهِي حضرت ابراجيم عليه السلام كا قول كه احیاء اموات کی درخواست کی درخواست اطمینان قلب کی غرض سے کرتا ہوں اور مراداس سے بینیں کہ میرا قلب مطمئن نہیں ہے بلکہ جس کی ہدایت کرنی ہے اُس کا قلب مطمئن ہونے سے میرا قلب اُن کے اطمینان لانے پر مطمئن ہوجائے گا۔ اگرچہ مشرین نے کہا ہے کہ مغیر منظم بجائے ضمیر غائب کے فرمائی ہے بي ومَالِئلااَعُبُدُاالَّذِي فَطَرَنِي \_ ش وَمَالَكُمُ لاتَعُبُدُونَ خِراس آيت سے بخولی ظاہر ہوا کہ اطمینان قلب امور دیدیہ میں شرط ضروری ہے اور کچھ شک نہیں کہ امامت بھی امور دیلیہ کلیدسے ہے اس لئے کہ مگلف امام کے علم سے خود مقتول ہوتا ہے اور دوسرول کو مل کرتا ہے لوٹ ماراجرائے حدود شرعیہ بجا آوری عبادات ادر صحح معاملات سب کھے امام بی کے علم سے کرتا ہے البداامام پر اطمینان قلبی کا ہونا نہایت ضروری ہے ای طرح امامت نبوت کی نیابت ہرامر میں ہے یہ بھی اطمینان قلب کو واجب کرتا ہے اور اطمینان قلب ہدون امام کے معصوم ہونے کے ہرگز نہیں موسكتا للنداامام كالمعصوم مونا وأجب ب ترانوس دلیل ترانوس دلیل

المنظم المام بمیشه مُرشد ہے بعنی راہ راست کا دکھلانے والا ہے اورغیر معصوم ہمیشه مرشد نہیں ہے بلکہ بعض وقت براہ خطا راہ راست سے جدا ہوجا تا ہے لہذا غیر معصوم امام نہ ہوگا۔

واضح ہوسا توان سینکڑااصل کیاب کا یہاں تک ختم ہوااور ہم نے کل تیرہ دلائل اس سینکڑے سے لئے اور سب کو تیسرے اور چو تقے حصہ کے واسطے چھوڑ دیا ہے حالا ٹکہ نہایت عمدہ دلائل ہیں گرعام فہم نہیں ہیں انشاءاللہ اُن کونہایت شرح اور بسط سے کھیں گے۔ 179

# چورانوین دلیل

پچانویں دلیل

الم المستحد المرائع المستحد المستحدة المحتمام أمت كى خطاكارى سے بيدا ہوتا ہے أس كا ضررا كم تو أستحض خاص تك يہنچتا ہے اور بھى وہ ضرر متعدى ہو بيدا ہوتا ہے أس كا ضررا كم تو أستحض خاص تك يہنچتا ہے اور بھى وہ ضرر المحام طال اور حرام اور المجام كے خطاكارى سے بيان احكام طال اور حرام اور اجرائے حدود اور قصاص ميں پہنچتا ہے وہ ضرر عام اور فساد كلى ہے۔ اب ويجمو كہ احكام شريعت سے غرض بھى بيہ كہ أمت كے مفاسد جزئيد دفع ہوں اور امام مصوم كے مقرد كرنے سے غرض بيہ كہ دونوں فتم كے فساد برطرف ہوں۔ پھر امام معصوم كے مقرد كرنے ميں تو اس قدر حكيم برتن كى شان كے مناسب ہے كہ فساد خرابى كے برطرف كرنے ميں تو اس قدر

اہتمام کرے اور نساوکی اور عظیم لیتی نصبِ امام خطا کارکو ندر و کے جس کی وجہ سے فساء عظیم برپاہونے کا پورا خدشہ ہے پھر چونکہ جوامام معصوم ندہواً س کوخطا کاری سے بچانے والا دوسرام معصوم درکارہے اوروہ بھی خطا کارہے اب تیسرااور چوتھا بھی خطا کارہوا۔ لہذا واجب ہے کہ امام معصوم ہی کومقرر کرے۔

# چھيا نو يں دليل

۱۵/۸ - ویهد فیهم النی صواط مستقیم - راوراست کی بدایت کرتا ہم رادید بے خداارادہ کرتا ہے کدایت امراور نبی میں بمیشدراوراست کی بدایت کرے اور جو خص معموم نبیں ہے اس سے یہ بات مکن نبیں کہ بمیشدراہ راست کی بدایت کرے و خص معموم نبیں ہے اس سے یہ بات مکن نبیں کہ بمیشدراہ راست کی بدایت کرے و جر جس طرح یہ صفت نبی میں بھی ہے زمان نبوت میں لازم ہے اس طرح لازم ہے کہ برزمالے میں کوئی ایسا بادی غیر نبی ہوجو بمیشدراہ راست کی بدایت کرے اوروبی امام معموم ہے۔

دفع شبهه

اگرکوئی میر کہے کہ نبی کے ذریعہ سے خدا کی ہدایت پوری ہو پھی اور دین کامل ہو چکا اب ہرز مانہ میں ایسے ہادی کی کیا ضرورت ہے اس کا جواب میر ہے کہ ہرز مانہ کی ضرورت کو حدیث تقلین نے ظاہر کر دیا اور عقلی دلیل وجوب وجود ججت کی بحث امامت میں موجود ہے اُسی کو پر معوب

## ستانوس دليل

۱۸/۸ - اِنِّی جَاعِلٌ فِی الْاَرْضِ حَلِیْفَةٌ مِیْن رِاپناخلیفہ بنانے والا ہوں خلیفہ کا مقرر کرنا خلقت سے پہلے خدانے شروع فر مایا جس سے صاف ظاہر ہوا کہ خداکے احکام کو پہچانے والے نبی اور نا تبان نبی کوقبل اُن لوگوں القين جلدُوم

کے خدانے جویز کرلیا جن کو تکلیف جرام اور حلال کی ہوگی للڈاو جودا نبیا اور اوصیاء کا ہمارے وجود سے مقدم ہوا اور بیر تقدم ضرور دلیل ہے کہ وہ لوگ ہم سے علم اور عمل میں افضل اور اقدم ہوں اور بیر بات بدونِ اُن کے معصوم ہونے کے نبیں ہو سکتی للندا نبی اور امام معصوم ہے۔

وفع شبهه

بیآیت اُسی خلیفہ کی نسبت وارد ہے جو نبی بھی ہو جیسے حضرت آ دم اور حضرت داؤ دعلیماالسلام کہ بیدوونوں خلیفۂ خدا تھے خلیفۂ نبی نہتھ پھر بیآیت خلیفہ نبی کے معصوم ہونے پر کب دلیل ہوسکتی ہے۔

اس کا جواب ہیں ہے کہ نی اور خلیفہ نبی میں ضرورت معصوم ہونے کی شرط واحد ہے اور جب ہم نے حصداول میں ثابت کر دیا کہ خلیفہ نبی وہی ہے جس کوخدا خلیفہ بنائے اب دونوں خلیفہ اس آیت کی مصداق ہوئے کہ خدانے اُن کو بنایا ہے للذا پر شبہہ ساقط ہو گیا۔

یہ تو جواب عقلی ہے بطور جدل کے بینی بربان جدلی ہے۔ اب ایک حدیث بھی جمجے یا و آئی اُسے بھی بن کیج ایک روز جناب ایر علیہ السلام اپنے اصحاب خاص بیں بیٹھے تھے کہ ایک صاحب نے آکر آپ پرسلام یوں کیا۔ السّلامُ عَلَیْکُ یَا دَابِعَ الْخُلْفَاءِ سلام ہوتم پراے چوتھ خلیفہ۔ حضرت نے جواب سلام دیا مگر اصحاب کو ناگوار ہوا اُس کے بعد چند مسائل اُن صاحب نے جواب سلام دیا مگر اصحاب کو ناگوار ہوا اُس کے بعد چند مسائل اُن صاحب نے صحاب سے پوچھے اور رفضت ہوئے جب وہ چلے کے جناب امیر نے اصحاب سے پوچھا کہ تم جو یہ کون تھے اصحاب نے عرض کی ہم نہیں جانے یہ کون تھے اصحاب نے عرض کی ہم نہیں جانے یہ کون چھو کہ گئے کرنے والے تھے آپ نے فرمایا یہ میرے جمائی خضر علیہ السلام تھے جو کہ چند مسائل پوچھے آئے تھے اور اُن کی مراد چوتھے خلیفہ سے ہے کہ پہلے خلیفہ حضرت آدم دوسرے خلیفہ حضرت واور تغیرے حضرت ہارون اور چوتھا میں (مگر

الفين جلديوم \_\_\_\_\_

میں نی نہیں ہوں) ہمارے شیعوں کی آسانی کی غرض سے بیتم کوتعلیم کی جاتی ہے کہ اگر کسی مقام پرتم کوضرورت ہو کہ مجھے چوتھا خلیفہ کہوتو اسے تاویل سے کہنا جس تاویل سے کہنا جس تاویل سے درست اور سجے ہوگیا کہ خلیفہ نبی مقرر کردہ خداضرورہ المحدللہ!

# الثلانوس دليل

المسلم المسم المسم المسلم الم

نتا نویں دلیل

۱۳۳/۸ - امامت غیرمعصوم کی مشترم خون کی ہے اُمت پر اورخوف ہی ہے کہ جب وہ خطا کرے گا اُس کے عملی کی ہے اُمت پر اورخوف ہی ہے کہ جب وہ خطا کرے گا اُس کے عملی کی تعمیل میں اُمت گرفتار معصیت ہوگ ۔ پھر چونکہ خوف کا دفع کرنا واجب ہے البذا غیر معصوم کوامام نہ بنانا بھی واجب ہوا کہ اگر غیر معصوم امام ہوا اجماع فقیصین ہوجائے گا اس لئے کہ تقررامام تو واجب ہے اور دفع خوف بھی واجب ہے اب اس غیر معصوم کے تقریر جس اُس کا تقرر اور عدم تقرر دونوں واجب ہوگئے اور یہی مرادا جماع فقیصین سے بے فقلہ۔

# ایک سویں دلیل

۳۳/۸ ۔ اُمت پر امام کی پیروی جمیشہ برتھم میں واجب ہے ( بجز اُن اوقات کے جن کوامام خود مثلی کر دے ) اور کسی مخص کوخلاف تھم امام کے کچھ کرنا

جائز نہیں ہے ہیں جو محض ہمیشہ واجب الا تباع ہے اُس کوتمام اُمت سے افضل ہوتا ہمی ہمیشہ واجب ہے (اس لئے کہ مساوی اور کم رتبہ کی پیروی براوعقل جائز نہیں) اب ضروری ہے کہ امام معصوم ہواور اگر معصوم نہ ہوگا کسی وقت اُس کی نافر مائی بھی جائز ہوگی اور دوسر کے مخص کی اطاعت اُس وقت واجب ہوگی (اُس وقت وہ دوسر افخص امام واجب الا تباع ہوگا) لہذا وہ دوسر افخص اُس وقت امام سے افضل ہوگا اب ہمام میشہ امام نہ رہا پہ خلاف عقل ہے۔

میں کہتا ہوں

جارے ترجمہ کا پہلاسینکڑا یہاں پرتمام ہوا اور ہم کونہایت افسوس ہے کہ
ایسے الیسی چھوٹ کئیں فظ عظر اس پابندی کے کہ عام فہم بیرصد دوم رہے اہل
علم ناظرین ہم سے ضرور کبیدہ کر تجیدہ ممکین خاطر ہوں گے مگر ہم کیا کریں۔ ورکلویم
سنت پیغیراست۔ ہمارے پیغیر صلی الشعلی والہ وسلم نے فرمایا ہے۔ گلِمُ واالنّا اسَ
عَلْی قَدْدِ عُدُو عُدُو لِهِمُ ۔اب ہم دوسراسینکٹر الیے ترجمہ کا شروع کر کے خداسے
امیدوار بیں کہ اُسے بھی پورا کردے۔ بعق محمد والله الطیبین۔

مہلی دلیل دوسرے سینکڑے کی

۳۹/۸ مظیفہ نبی کا ہے قائم مقام نبی کے اور نبی کوخدانے بشیرونذیر کا خطاب دیا کہ بہشت کی بشارت دیتا ہے اور عذاب دوزخ سے ڈرا تا ہے۔ لہذا امام بھی بشیرونذیر ہے اور بیدونوں با تیں جب بھی پوری ہوں گی جب امام کا قول صحیح اور درست ہوشل قول نبی کے جو بدون عصمت کے ہونیں سکتا۔

دوسری دلیل دوسرے مینکوے کی

۸/ ۱۲۵ مام جمت ہے خداکی زمین پر کہ تمام موجودات کا سوائے اپنے سب پر جمت ہے اور ہرز ماند بین ہر جگہ ہر تھم میں احکام شرع کی تروت کرے البذا

محال ہے کہ امام کمی بات میں خطا کرے کمی وقت اور کوئی دوسرا آ دمی امام کے سوا اُسی تھم میں صواب پر ہموور نہ خطا کارغیر معصوم اُس وقت معصوم کی خطا پکڑنے والا ہوگا یعنی جو محض خطا کارہے وہ ہمیشہ صواب پر رہنے والے کی خطا کو ظاہر کرے گا اور بیمال ہے لہذا امام کامعصوم ہونا واجب ہے اور یہی مطلوب ہے۔ اس دلیل کو ہم حصہ سوئم میں پھر کھیں گے۔

تنيسرى دليل دوسر يستكور كى

۸ ۲۸ ۱۱ مام خلیفه خدا ہے زمین پر (دیکھودلیل ۲۷) اور جوخلیفہ ہے اُس کے مقرد کرنے ہے خدا کومنظور رہے کہ ہرام میں حکم حق جاری کرے یعنی ہرواقعہ میں اُس کا حکم حجمح ہواور برفعل اُس کا ورست ہواور باطل سے ہمیشہ پر ہیز کرتا رہے احکام اللی کو بخو بی جانتا ہوئے۔

چوتنی دلیل دوسر سینتکوے

اور بھام کے اور بیٹوف دلانا محل ڈرانا نہیں ہے بلدان کا واقع کرنا بھی مطلوب ہے درایا ہے اور بیٹوف دلانا محل ڈرانا نہیں ہے بلدان کا واقع کرنا بھی مطلوب ہے اور بیطرین اچھا اور بہتر ہے اس لئے کہ نظام عالم کی بقابدونِ خوف اور رجا کی مال ہے ہفدافر ما تاہے۔ وَکَ کُھُم فِی الْقِصَاصِ حَیوٰۃ ۔ پھر جب گنا بھاروں پر حد جاری ہوئی ضروری ہے تو کوئی عالم بھی مقرد کرنا ضروری ہے پھروہ ما کم اگروہ بھی جاری ہوئی ضروری ہے تو کوئی عالم بھی مقرد کرنا ضروری ہے پھروہ ما کم اگروہ بھی گناہ کرے اس پر بھی حد جاری ہوئی اب سزایا فتہ کارعب و بد بدرعایا پر کیارہ سکتا ہے بلکہ ذلیل اور سب کی نظروں میں خقیر ہوجا تا ہے۔ اگر گناہ نہ بھی کر رہ تو احتمال اس کا ضرور ہے بھی نہ بھی ضرور کرے گا۔ پورا رعب و دبد بہ اُس ما کم کا ہوگا جو معصوم ہوا ور نہ ہزا دہی کے احکام جاری معصوم ہوا ور نہ ہزا دہی کے احکام جاری کرنے میں خطاکا احتمال اُس پر ہوالہٰ ذا امام کا معصوم ہونا وا جب ہے۔

## یا نچویں دلیل دوسر سینکڑے کی

الم وه حلیه نبی قائم مقام نبی کے ہے جملہ خدمات متعلقہ کی بجاآوری میں اور نبی کو خدانے متعلقہ کی بجاآوری میں اور نبی کو خدانے اس غرض سے بھیجا ہے کہ جاہلانِ اُمت کو تعلیم کریں اور حکمت کے اموراُن کو بتلا میں اور اُن کو افعال بدسے بازر کھیں و بھو خدا فرما تا ہے۔ اُسے اللّٰهِ فَی اللّٰ تِقِینَ وَسُولًا مِنْهُمَ اللّٰهِ اللّٰهِ اَسِ آیت میں تزکیہ کے لفظ کے مراویہ بین کہ بعض گنا ہوں سے اُمت کو بچائے بلکہ جملہ اقدام کے گناہ سے روکے کے جملہ اقدام کے گناہ سے کہ خان کہ جملہ اقدام کے گناہ سے کہ خان کہ خان کہ خان کے کہ خان کے خودوہ نبی یا قائم مقام نبی جملہ گنا ہوں سے پاک نہ ہوگا دوسرے کو کہا خاک روکے گا۔

قاضی از با ما تقییر بر فشاعد وست را مختلب گرے خورد معذور دارد مست را

وفع شبهه

اگر کسی کو بیشبه ہو کہ آج تک کسی نجی اور امام سے ایسا کام پورانہ ہوا کہ
اُمت کو همیج گنا ہوں سے پاک کر دیتا اورا گر کر ویتا تو ساری اُمت معصوم ہو جاتی
پھر نبی اور امام کے تقریب فائدہ کیا ہوا جب اُمت آلودہ گناہ ہونے سے کوشش کر ہے
جواب یہ ہے کہ نبی اور امام کا کام یہ ہے اُمت کوآلودہ گناہ ہونے سے کوشش کر ہے
کہ محفوظ رہے اس کوشش میں بھی وہی پورا ہوگا جو معصوم ہو پھر جب امام نے کوشش
پوری کر دی اب ماننا نہ با تنا ہمارا کام ہے نہ خدانے ہم کو مجبور کیا ہے اور نہ امام مجبور
کرسکتا ہے۔ اِنسمَسا عَسلسی دَ نُسُولِکَ الْبُلاعُ یہ نِی اور امام پر تھم خدا کا پہنچاد بیتا
واجب ہے۔ اِنسمَسا عَسلسی دَ نُسُولِکَ الْبُلاعُ یہ نے اور امام پر تھم خدا کا پہنچاد بیتا

مانو نہ مانو اس کا حمہیں اختیار ہے اچھی بری ہم آپ کو سمجھائے جاتے ہیں

چھٹی دلیل سینکڑ ہےدوم کی

مراه امامٌ قائم مقام نی کے ہاس کو ضروری ہے کوئی بات خداکی طرف نبیت و کر سوائے تی کے غلط نہ کے اس لئے کہ خدانے ہمارے نی کو تھم دیا ہے وہ کہیں۔ حقیق علی آن لا اَنْزَلَ عَلَی اللهِ الاَالْحَقَ مِن اوار ہے جو کہیں۔ حقیق عَلَی آن لا اَنْزَلَ عَلَی اللهِ الاَالْحَق مِن اوار ہے جو کہ برکہ خداکی طرف نبیت وے کر بخ تی بات کے اور پھے نہ کہوں البذا امام پر بھی وہی واجب ہے جو نی پر واجب ہے اوراس کا اطمینان اُسی امام سے ہم کو ہوگا جو معصوم ہونا واجب ہے۔

ساتوس دليل سيتكز ادوسرا

۸/ ۵۹/۸ و لَوْرُدُوْهُ إِلَى الرَّسُولِ وَاللَّى الْالمْرِ مِنْهُمُ الاَية .
اس آیت میں امور مشتبہ اور مشکلہ کار دکرنا رسول پراوراولی الامر (امام) پر خدا
نے واجب کیا ہے اور صاف کہد دیا ہے کہ جس طرح رسول اُن کوحل کرے گا اُسی
طرح امام بھی کرے گا پچھ فرق نہیں ہے۔ پھر اگر رسول اور امام جائز الخطاء ہوتو
اُمت کے دیگر اشخاص جائز الخطاء کی برابر ہوجائے تخصیص سے کیافا کدہ ہے اور کسی
متم کی ترجے رسول اور امام کوافر ادا مت پرندر ہی للبذار سول اور امام دونوں کا معصوم
ہونا واجب ہے۔

میں کہتا ہوں

جس طرح اطاعت رسول صلی الله علیه وآله وسلم اوراولی الامرکی خدانے کیسال فرمائی اُسی طرح رواُ مورمشتبداوراُن کاحل کرنااس میں جسی رسول اوراہام کو برابر کر دیا ہے اب کیا شبہہ باتی رہا امام کے قائم مقام میں اور امام اور خلیفہ کے معصوم ہونے میں ۔

الفين حلددوم 🕳

187

## المحوين دليل دومر بسينكلا بيك

٨/٣٧ ـ امام كا بادى مونا ضرورى بادرونى بادى غاوى تيس موتا\_اب اس کا نتیجہ یہ ہوا کہ امام بھی غاوی نہیں ہوتا اب امام کا باوی ہونا تو اس آیت سے المنت إلى حَدَّ مُعَلِّنَا هُمُ آئِمَةً يَهُدُونَ بِأَمْرِنَا مِمْ فِأُن وَالمَامِ مِناياكِ جارے محم کی ہدایت کرتے ہیں لبنداامام ہادی ضرور ہے۔ اب رہی یہ بات کہ امام عاوی کشل اور گراه کرنے والا) نہیں اُس کا ثبوت خدا فرما تا ہے۔ مَساطَسلٌ صاحب كم ومساغوى تهاراني ندكراه باورنه غاوى برير عاص بندول پر تیرادسترس ند موگامال جو مخص زمرهٔ غاویوں سے تیری پیروی کرے گا اُس پر تیرا تسلط ہوگا اب معلوم ہوا جو کوئی شیطان کی پیروی کرے وہ عاوی ہے۔ اس آیت سے میبھی ثابت ہوا گر بنرگان الی کی دوقتمیں ہیں ایک قتم تو غاوی کی جو تالع شیطان مواور دوسری متم محلصین کی جو پیروی شیطان کی ندکرے چنانچه اُن کا وَكردوسرى آيت من إشيطان كاقول فدالقل را المعديدة عُويد بنهم أجمعين إلاعِبَادَكَ مِنْهُمُ الْمُعْلِصِينَ سب بن أوم ومن اغواكرون كامرتيري بندے جو مخلص ہیں اُن کواغوا شرکروں گا اب ثابت ہو گیا کہ اہام مخلصین میں سے ہے پھر تو ضرور معصوم ہے بھی پیروی شیطان کی نہ کرےگا۔

## آ محوال سينكزا

اصل کتاب کا پیمال پرختم ہو گیااب نویں مینکٹڑے سے شروع کرتا ہوں۔ سے

نویں دلیل دوسرے مینکلویے کی

السَابَنِى آدَمَ إِمَّايَاتِ لَكُمْ رُسُلٌ مِنْكُمْ يَقُصُونَ عَلَيْكُمْ السَّالِيَ فَكُمْ وَلَاهُمْ يَقُصُونَ عَلَيْكُمْ الْسَاتِي فَمَنِ اتَّقَى وَاصْلَحَ فَلا خَوْقَ عَلَيهِمْ وَلَاهُمْ يَحُزَنُونَ ساسَ إِنَّ اللهِ عَلَيهِمْ وَلَاهُمْ يَحُزَنُونَ ساسَ إِنَّ اللهِ عَلَيْهِمْ وَلَاهُمْ يَحُزَنُونَ سارى آيت آوروه تنهار عن المناسِين المارى آيت آوم تنهار عن المناسِين المارى آيت

لقين جلدوم

کوتم پر ظاہر کرتے ہیں اب جو محص اُن کی ہدایت ہے ہم ہے ڈر سے اور نیک عمل کرے اُن پر کی ہم کا خوف نہ ہوگا اور نہ اُن کو پہر جون وطال ہوگا اس آیت ہے بخوبی ظاہر ہوا کہ ہر زمانہ میں ایسا ہا دی ضرور ہے کہ آ دمیوں کو بجا آ وری احکام الٰہی کی ہدایت کرتا رہے اگر خلقت اُس کے حکم کی ہیروی کرے گی ہے خوف عذاب الٰہی ہے ہوگی اور جب اُس امام کی ہیروی کرنے والے عذاب الٰہی ہے بیخوف ہیں ہیروہ کا اس طفت کے لائق ہوگا اس لئے کہ پوراتقو کی اور پوراعمل ہیں ہیروہ کر اُن ہوگا اس لئے کہ پوراتقو کی اور پوراعمل بین ہیروہ وہ امام آوبالا ولی اس صفت کے لائق ہوگا اس لئے کہ پوراتقو کی اور پوراعمل خیر تو اُس کے ہیں کہ چورسول یا ہادی اُمت تقو کی پر کار بند ہوکر اصلاح اُمت کرے گا وہ بالکل عذاب خدا ہے بیجو ف ہے اور کی طرح کا حزن وا تدوہ اُس لئے کہ خوف کی لفظ گرہ ہے اور کی طرح کا جزن وا تدوہ اُس کے بعد واقع ہوئی ہے مفید عموم کے یعنی ہر طرح کی بیخو نی جب بی ہوگی کہ دہ وقض ہمی کی سے وہ ہادی ہے خوف رہے گا اور ہر طرح کی بیخو نی جب بی ہوگی کہ دہ وقض ہمی کی گناہ کا مرتکب نہ ہواور وہی معصوم ہے۔

#### میں کہتا ہوں:

اس آیت ہے اثبات عصمت امام کی تین وجہ ہوتی ہے اول تو لفظ تقوی اس لئے کہ مقی تو اور بھی ہیں گر آفئی گئی برامتی وہی ہے جو معصوم ہو چنانچہ آید۔ اِنَّ اَنْحَومَ کُم عِنْدَاللّٰهِ اَنْفَکُم ہُ ۔ کو بعض مفسرین اہلست بھی کہتے ہیں کہ جناب امیر کی شان میں نازل ہوئی ہے دوم اصلاح بیکا م خاص بی اور امام کا ہاور چونکہ ذکر رسولوں کا ہے اور یہ آیت خاص رسول اور امام ہے متعلق ہے لہذا مراد اصلاح ہے اصلاح ہے اصلاح آمت یعنی ہدایت ہے تیسرے برطرح کی بیخو فی مقطعی ای کی ہے کہ اعلی درجہ کا تقوی اور پوری پوری اصلاح چونکہ نی اور امام کرتا ہے لہذا وہی اس معصوم کے عام طرح کی بیخونی اور ہے بلکہ سوائے معصوم کے عام طرح کی بیخونی کو بیس ہے اس لئے کہ جو غیر معصوم ہے اُس کو پچھ معصوم ہے اُس کو پچھ

الفين جَلدووم

نہ کھ خوف ضرورہ چنانچ فر مایا: وَمَنُ يَعْمَلُ مِنْفَالَ ذَرَّةٍ هَرًّا يَّرَهِ - جس نے ذرہ برابر بھی کوئی فعل بدکیا ہے اُس کی سزایاتے گا دوسری جگ فر مایا۔ یَوْمَ قَجِدُ کُلِّ دَرہ برابر بھی کوئی فعل بدکیا ہے اُس کی سزایاتے گا دوسری جگ فر مایا۔ یَوْمَ اَسْتُ عَلَیْ مُنْ مُنْوَةً ۔ بروز قیامت مُل خیرا ورعل بدکرنے والے دونوں آیات خیرا ورعز اکو یا کیں کے بیدونوں آیات غیر معصوم کے جن میں وارد ہیں لہذا عام طور کی بے خونی خاص معصوم سے ہے۔

دسویں دلیل دوسرے بینکرے کی

الدُّوسَعَهَا اوُلَائِنَ امْنُو اوَعَمِلُو السَّالِحَاتِ لَالْتُكَلِفُ نَفْسًا الْاَوْسَعَهَا اوْلَائِنَ امْنُو اوَعَمِلُو السَّالِحَاتِ لَالْتُكَلِفُ نَفْسًا الْلُونَ حَلِي الْمُحَاتِ الْجَنَّةِ هُمْ فِيْهَا خَالِلُونَ حَلِي الْمُحَالِ اللَّهُ الْمُحَالِ اللَّهُ الْمُعْلِ اللَّهُ الْمُحَالِ اللَّهُ الْمُحَالِ اللَّهُ الْمُحَالِ الْمُحَالِ اللَّهُ الْمُحَالِ الْمُحْلِلُ الْمُحْلِلُ اللَّهُ الْمُحْلِلُ الْمُحْلِلُ اللَّهُ الْمُحْلِلُ الْمُحْلِلُ الْمُحْلِلُ الْمُحْلِلُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُحْلِلُ الْمُلْمُ الْمُحْلِلُ الْمُحْلِلُولُ الْمُحْلِلُ الْمُحْلِلُ الْمُحْلِلُ الْمُحْلِلُ الْمُحْلِلْمُ الْمُحْلِلُ الْمُحْلِلْمُ الْمُحْلِلُ الْمُحْلِلُ الْمُحْلِ

میں کہتا ہوں

یہ جملہ معترضہ ہے جو کہ اس آیت بین وارد ہے کہ برداشت سے زیادہ ہم
کسی کو تکلیف جیس دیتے ہیں جملہ صاف ولالت کرتا ہے کہ ایمان موشین اور بچا
آوری اجمال خیر کے درجات مختلف ہیں جس کی جس قدر برداشت علم اور عمل کی ہے
اُسی قدر اُسے تکلیف خدا کی طرف سے ہے۔ ایسے بھی بندے ہیں جو ایمان کے
اعلی درجہ پر اور نیکو کا ری میں پورے ہوتے ہیں لہٰذا سب سے زیادہ مصداق اس
آیت کے وہی لوگ ہیں یعنی معصوم ہے۔

190

گیارہویں دلیل دوسرے پینکڑے کی

بارموین دلیل دوسر مستور می

میں کہنا ہوں:

گنا بگار کی پیروی گناہ میں ضرور حرام اور نا جائز ہے۔ پھر کیونکر موجب

محبتِ خدا ہوسکتی ہے اور غیر گناہ میں لینی جس کا گناہ ہونا یا نہ ہونا مشکوک ہے اور اُس میں اس کی پیروی سے بھی خوشنو دی خدا مشکوک ہے ریبھی موجبِ محبت خدا بالیقین نہ ہوگ ۔ اب رہے وہ افعال جو یقینا گناہ نبیں اُن کے یقینا گناہ نہ ہونے کاعلم ہم کو معصوم کے فرمانے سے ہوتا ہے اُس میں پیروی گنا ہگار کی ندر ہی بلکہ قول معصوم کی لہذا موجبِ محبت خدا ہر پہر کروہی پیروی معصوم کی رہی اور یہی ہدادا دعوی اُتھا۔

### تیر ہو ای دلیل دوسرے سینکوے کی

چودھویں دلیل دوسر ہے پینکوے کی

المُهُ اللهُ الله

کرنے گی اُن کو بذریعہ دی (جمعنی عام) بٹلائے اور نمازگر اری اورادائے زکو ق کے اُن کو تعلیم کی اور ہماری عبادت کے وہ لوگ پابٹد ہوئے۔اس آیت سے معلوم ہوا کہ امام کی (۴) صفات ہیں (۱) خدانے اُن کو امام بنایا ہے اُمت کے بنائے ہوئیں ہیں۔(۲) خدا کے تھم کی ہدایت کرتے ہیں اُن لوگوں کوجن کی وہ امام ہیں (۳) ہدایت تھم خدا سے ہوتی ہم مراد بیہ کہ جس امر کا تھم خدا دیتا ہے (یا دے چکا ہے) خدا کے تھم صفات کی ہدایت کرتے ہیں اور جس چیز سے منع کرتے ہیں وہ بھی خدا کے تھم صفات کی ہدایت کرتے ہیں اور جس چیز سے منع کرتے ہیں وہ بھی خدا کے تھم سے اُسی کی ہدایت کرتے ہیں اور جس چیز سے منع کرتے ہیں وہ بھی خدا کی نئی سے ہوتا ہے اور کوئی فتو کی نہیں دیتے سوائے تھم خدا کے (۳) خیرات یعنی امور خیر کوکر تے ہیں اور جیج عبادات کی بجا آ دری کے پابند ہیں ان اوصاف کا مجموعہ بجر معصوم کے کون ہوسکتا ہے اور خدا نے جب اُن کو امام بنایا پھر عاصی اور خلا کم اور معتدی کو خدا کیوکر امام بنا سکتا ہے البتہ بیتو اُمت کا بنایا ہوا ہوسکتا ہے۔

پندرهوین دلیل دوسر سینکورے کی

10/9 و کا تُسجادِلْ عَنِ الَّذِینَ یَخْتَانُونَ اَنْفُسَهُمْ ۔نہ جھڑا کروتم ان اوگوں سے جواپنے حق میں خیانت کرتے ہیں۔ جوغیر جھوم ہے اُس میں اس خرابی کا ہوناممکن ہے اور اہام میں ہر طرح اس خرابی کا ہونا ہے جا ہے لہذا غیر معصوم اہام نہیں ہوسکتا اس لئے کہ اُس کے قول اور تعلی پراطمینان نہ ہوگا اور اُس کی پیروی کرنے میں خطاسے اہان ہوگا بلکہ خوف معصیت عالب ہوگا لہٰذا اُس کے تقرر سے جوفائدہ مطلوب ہے فوت ہوجائے گا۔

سولھویں دلیل دوسرے پینکڑے کی

اللهُ بِمَا الْكُهُ بِمُونَ مَالايسرضَى مِنَ الْقَوُلِ وَكَانَ اللهُ بِمَا يَعُمَلُونَ مُحِيُطًا هَا آنُتُمُ هَوُ لَآءِ جَادَلْتُم عَنُهُمْ فِى الْحَيْوةِ الدُّنَيا فَمَنَ يَعُمَلُونَ مُحِيُطًا هَا آنُتُمُ هَوُ لَآءِ جَادَلْتُم عَنُهُمْ فِى الْحَيْوةِ الدُّنيا فَمَنَ يُعْمَلُونَ عَلَيْهِمْ وَكِيلًا رَجْس وقت يُسْجَادِل اللّهَ عَنُهُمُ يَوُمَ الْقِيَامَةِ آمَّن يَّكُونَ عَلَيْهِمْ وَكِيلًا رَجْس وقت

فابت یا ظاہر کرتی ہیں اُس خرکوجن کا کہنا پسندیدہ نہیں ہے اور خدا کاعلم اُن کے اعمال برمحيط بآگاه موجاؤيدوى لوگ بين جن سيتم في امورزندگي مين جفارا كياتفااب بروز قيامت خداس كون أن كي طرف سار عاوركون أن يروكيل ہوگا۔ بیصفات بھی بدی کے اور غیر معصوم میں ہوسکتے ہیں اور امام میں بھی ان کا ہوتا ممكن نبيل للذاغير معصوم امامنيين موسكتا\_

# ستر ہویں دلیل دوسر سے سنکوے کی

٩/٤/٤ أَمَّاالَّـٰ لِيُنَ اسْتَنْكُفُو اَوَاسْتَكُبَرُ وَافْيُعَلِّيَهُمُ اللَّهُ عَذَابًا اَلِيْسَمَاوَ لَايَدِ لَوْنَ لَهُمْ مِّنَ دُوْنِ اللهِ وَلِيَّا وَلَايْصِيْرُ الْجِن لوكول نِي آیات خدا کی امانت کی اور فرود کیا آن کوعذاب دروناک میں خدامتلا کرے گااور نه ياكيل كالوك أن كاسوائے فلاك كوئى ولى اور مددكار غير معصوم ميں سيد صفات ہوسکتی ہیں اورامام میں بھی ان کا ہونامکن نہیں البذاغیر معصوم امام نہ ہوگا۔

#### میں کہتا ہوں

پندر ہویں دلیل سے لغایت (۱۷) مررہے اور ایکے مررات آئندہ اور بھی آئیں گے مرغرض ماری ہے کہ جس قدر کرے اخلاق اور عادات کوخداذ کر كرتا بام كا أن سب سے يرى مونا واجب بير چونكد برى عادات اور افعال جقرآن مجيدين منصوص بين اورخداف أن كوجدا جدا ذكر فرما ديا ب أس كاسبب یہ ہے کہ بالا جمال بھی اخلاق بداورا عمال خراب کوخدانے ذکر فرمایا اور تفصیل ہے بحى البذا بم كوباا جاع قرآن واجب ہے كدأن آيات كو جوتفصيل ميں افعال بدى بين تكمين اور كهدوين كدامام مين الن صفت كابهونانبين جاسية اور جوفزاني أس قعل بد کے ہونے سے امام میں لازم آتی ہے اُس کو بھی لکھویں اس لئے کہ خرابی ہرا لیک وصفِ بدگی جدا جدا ہے اس میں کرار نہیں ہے بہی سبب قوی ہے کہ علامہ نے اس تکرار کوخروری سمجھ کرطول دیاہے بھر چونکہ بعض امور خراب کے متازمج پیروامنجی تنے است

اُن کونبیں لکھا اور جن خراب امور کے نتائج واضح نہ تنے اُن کی تصریح بھی کر دی ناظر کتاب بذا کو کرررات پڑھ کرسو چنالا ڑم ہے بیانہ بچھنا کہ تکرار بے فائدہ ہے۔

### ا فھار ہویں دلیل دوسرے میکھڑے کی

النساس قلد جاء محم بُرُهَانَ مِن رَبِّمُهُمُ وَالْمَنْ الْمَالَ الْمُنْ الْمُنْ مِن رَبِّمُهُمُ وَالْمَنْ الْمَنْ الْمَنْ الْمَنْ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الل

# أنيسوي دليل دوسر يستعرب

المراح المنظمة الله المنطقة المنطقة في الله ين من محوج - فدا المراح المرتا أسفل كاجوموم اطاعت في كوتفوى اور پر بيزگارى كاهم ديا اور اختيار كرنا أسفل كاجوموم اطاعت اور بچانے والا معصيت سے بويقيقا اور جب كى المريس شبه بيدا بوك حرام ہاك اس سے اجتناب كريں اور جس كتاب ميں بيا حكام نازل فرمائے وہ محمل ہا اور بعض جگه تاويل طلب ہا اگرامام قرآن كى تفصيل اور تاويل كرنے والا غير معصوم ہے أس كى اطاعت كے واجب بونے سے حرج عظيم واقع بوگا اس لئے كه أس كے قول پر يقين بوليس سكتا لبذا بوراتقوى حاصل نه بوگا اور چرخوا المرح كرج كو رہن سے بالكل أضاوي على اطلان فرما ديا ہے ۔ چونكه امام غير معصوم ك تقرار سے ترج عظيم الازم آتا ہے اوار أس كو خدائے أشاد يا لبذا امام غير معصوم جو طروم حرج ہو وہ بھى الى آتا ہے اوار اُس كو خدائے آشاد يا لبذا امام غير معصوم جو طروم حرج ہو وہ بھى الى آتا ہے اوار اُس كو خدائے آشاد يا لبذا امام غير معصوم جو طروم حرج ہو وہ بھى الى آتا ہے اوار اُس كو خدائے آشاد يا لبذا امام غير معصوم جو طروم حرج ہو وہ بھى الى آتا ہے اوار اُس كو خدائے آشاد يا لبذا امام غير معصوم جو طروم حرج ہوں وہ بھى الى آتا ہے اوار اُس كو خدائے آشاد يا لبذا امام غير معصوم جو طروم عرب ہوں وہ بھى الى آتا ہے اوار اُس كو خدائے آشاد يا لبذا امام غير معصوم جو طروم عرب ہوں وہ بھى الى آتا ہے اوار اُس كو خدائے آشاد يا لبذا امام غير معصوم ہو طروم بيس ويں وہ بھى الى آتا ہے اوار اُس كا كو خدائے آشاد يا لبذا امام خير معصوم ہو طروم بيس ويں وہ بھى الى آتا ہے اوار اُس كاللے اللہ اللہ اللہ اللہ اللہ كو خدائے كے اللہ كالے كے خوالے كاللہ كے خدائے كے خوالے كے خوال

تنشکرون کرداکا بھی ارادہ ہے کہ تم کو پاک صاف کردے اورا پی تعت کوتم پر پوری اتارے شایدتم شکر گزار ہوجاؤ تطہیم ملک فین کے بُرے کا موں اور حزام افعال سے بدونِ تقریرا ما تعصوم کے نہیں ہو سکتی جس کی قول پر ہم کو یقین ہواورا تمام نمیت یعنی نجات اُخروی کا حاصل ہوتا ہے بھی بجا آوری اطاعات اور ترک محرمات پر موقوف ہے پھراُن احکام کا بیان کرنا ہم ہے اور اُن میں خطا اور عمراً کا شبہدند ہونا معقوم مونا والحجے محجے اُن کو بیان کرنا ہے سب بھی امام معموم بونا واجب ہے۔

ا کیسویں ولیل دو رہے سینکارے کی

۲۱/۹ فیرمان فی طبیعة مینفاقیة مینفافیة و بختان فاو به ماس آیت مین ایم و بختان الکیلم عن موال المحترفی این فدا کوتو الله مین الرصنیح کا ذکر ہے بیٹان بین عہدو کیان فدا کوتو را النے والے و فدائے اپنی عہدو کیان فدا کوتو را النے والے و فدائے اپنی رحم کر رحمت سے دور کردیا (لعنت سے بھی مراد ہے) اور اُن کے دلوں کو بخت یا بے رحم کر دیا کہ کلمات اللی کی تحریف کرتے ہیں اور جس خطا و رفعیب کی اُن کو یا د د ہائی کی گئی دیا گئی است بھول گئی اب دیکھوجو غیر معصوم ہی خرد ہی فدا کرتا ہے اور صفات ذمیمہ سے موصوف ہو چنا نجی اُن میں ہی غیر معصوم کی خرد ہی فدا کرتا ہے اور معصوم کا ان صفات سے موصوف ہو نا عال ہے لئن اامام کا معصوم ہونا واجب ہے تاکہ ان خراب افعال کا گمان اُس پر نہ ہو۔ یہ دلیل بھی مکر رہے گر اُس فا کہ ہی غرض سے جس کو ہم نے دلیل کا میں کھو دیا ہے۔

بائیسویں دلیل دوسرے پینکارے کی

۱۳۲/۹۔ کا یکٹو اُلگ الگیائی پُسَادِ عُونَ فِی الکُفَو اِلٰی اقَوٰلِهِ وَ الْحُسِدُرُوا مِنْ كُوائِدُ سُول رِجُ شُدِی وہ لوگ جُوكا فرہونے میں جلدی كرتے جِن تالفظ واحذروا كفرے مرادبے دینی یا كفرانِ فعت وغیرہ سب کچے ہوسكا ہے ہے

اورتسم کی بدکرداری ہے اور وہی لوگ اس سے موصوف ہوئے اور ہو سکتے ہیں جو معصوم نہوں اور امام کا ایسے افعال کا کرنا محال ہے البندا امام معصوم ہے۔

تىيىوس دلىل دوسرى يتكورى

اس آیت میں کھی است میں ہی ہوت ہے۔ اس آیت میں کھی کہ اللہ فی نیا کہ اللہ فی نیا کہ اس آیت میں کھی جدید اقسام گناہ ہوں گے بیان فرمائے جس سے غیر معصوم کا موصوف ہونا ممکن ہے گئے ہیں اور غیر معصوم پر دو ہے گئے گئے معنے حرام خواہ ناجائز تجارت اور پیشہ کے بیں اور غیر معصوم پر دو طرح سائل کے کرنے کا شہد ہوسکتا ہے اولاً تو گناہ کرنے والا معصوم نہیں دوم طلال اور حرام کے احکام کا پورا عالم نہیں لہذا قابل امامت کے نہ ہوگا اور معصوم دونوں طرح سے اس آیت کا مصداق نہیں ہوسکتا لہذا وہی امام برت ہے۔

چوبيسوس دليل دومريسينكوسي

المحتدد المحت

پچیدویں دلیل دوسرے پینظوے کی

۱۸/۹ - وَمَنُ اَظْلَمُ مِمْنِ الْحَتَرِىٰ عَلَى اللّهِ كَلِبَا \_ كُونُ حُضَ زياده تر ظالم ہے اُس آدمی سے جوخدا پرافتر ائے كذب كرے فير معصوم اگر فاس ہے وہ تو عمراً بھى افتر اكر سكتا ہے اور كرتا ہے اور اگر بظاہر فاس نہيں ہے مرجا ال مسائل

اورا حکام الی سے ضرور ہے اور جالی تھم عامد میں ہے یعنی عمد اُخلاف تھم خدا کرنے اور جہالت سے کرنے میں کوئی فرق نہیں ہے بجر چندمسائل کے جوشتی ہیں لہذا غیر معصوم عمد اُکرے خواہ جہالة وونوں طرح مفتری ہوسکتا ہے اور معصوم کسی طرح سے خدا پر افتر اے کذب نہیں کر تالہذا غیر معصوم امام نہ ہوگا اور یہی مراد ہے۔

چمبسویں دلیل دوسرے سینکڑے کی

ستائيسوي دليل دوسر مينكوري

19/9 ۔ بُنو حِنَى بَعُصَهُمُ إلى بَعُضِ ذُخُرُفَ الْقُولِ غُرُودًا ۔ بعض أن مِن الْقُولِ غُرُورًا ۔ بعض أن مِن سے بعض كو بنا بنا كرجو تى باتش سناتے ہيں فريب دينے كي غرض سے ازروے جہالت كے اوركوئى امام برحق السے فريب دينے سے موصوف نہيں ہوسكا للذا غير معصوم امام نہ ہوگا۔

اٹھائیسویں دلیل دوسرے سینکٹوے کی

9/۱۷ ۔ وَإِنَّ تَحْمُنُهُ الْيُضِلُّونَ بِالْعُو آفِهِمُ .. بہت سے لوگ ایے جِن جوابی خواہشوں سے عام لوگوں کو گمراہ کرتے جیں۔ یہ دبی لوگ جیں جوغیر معصوم جین اور امور حقہ سے جاہل جیں جن کا اضلال عمد آیا جہالۂ ہوتا ہے اور امام کا تقرر ضلالت کے دورکرنے کے واسطے ہے پھر غیر معصوم امام کیوکر ہوسکتا ہے۔

افعيسيوي دليل دوسر يعكلانك

٣٢/٩ اِنَّ رَّبُّكَ أَعُلَمُ بِالْمُعْتَدِينَ دِيرُورُوكًا رَمْهَا رَازْيا وَوَرْعَالُم

آلفین جلدوم

ہے ظالموں کا۔ زیادہ عالم ہونے سے بیغرض ہے کہ ظلم خفی اورظلم ظاہری سب کو جانتا ہے اورامام غیر معصوم کا جانتا ہے اورامام غیر معصوم کا ظلم ظاہری اور پوشیدہ دونوں ممکن ہے لہذا غیر معصوم بھی امام نہ ہوگا۔

### تيسيول دليل دوسر يسينكور ي

۳۳/۹ - اِنَّ الَّذِينَ يَكُسِبُونَ اِلْاَفُمَ سَيُجُزَوُنَ بِمَا كَانُو يَقُتُو فُونَ اللهُ فَمَ سَيُجُزَوُنَ بِمَا كَانُو يَقُتُو فُونَ اللهُ فَمَ سَيُجُزَوُنَ بِمَا كَانُو يَقُتُو فُونَ عَلَى جَرَا جُولُكُ كَنَاه كُوحَاتُ عَلَى اللهُ الللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ ال

## اکتیسویں دلیل دوسر کے سینکٹر ہے گی

الم الم الله و عَدَابَ الله الله و عَدَابَ الله و الل

# بتيوين دليل دوسر يستكزي

۳۵/۹ - اِنَّـهُ لا يُسفَلِحُ الظَّالِمُونَ لِنظامُ كُرِبَهِي فلاح اوررستگاری نه ہوگی اورامام ہمیشہ فلاح اوررستگاری میں ہے پھر چونکہ غیر معصوم ظالم ہے جیسا مکرر گزرالہذاوہ امام نہیں ہوسکتا۔

# تبنتيسوي دليل دومرت سينكور كي:

۳۱/۹ - إِن يَّتَبِعُونَ إِلَّالظَّن وَّإِنْهُمُ إِلَّا يَخُو صُون \_ يَكِي خطاب عَرِ معموم كَاطرف بِ يَعِي نظاب عَيْر معموم كَاطرف بِ يعنى يه لوگ فظاظن كى پيردى كرتے ہيں اور جو كچھ كہتے ہيں

محض گمان اورظن پرینا کر کے بااینکہ محض کذب اور دروغ ہوتا ہے اور امام معصوم وہی ہے کہ اُس کی ہرا یک قول اور فعل کی بنایقین پر ہواور جو پچھ کھے بچے ہوللمذا غیر معصوم امام نہ ہوگا۔

#### چوٹنیسو یں دکیل دوسرے سینکڑے کی

9/27-و کا مُنْ اللَّهُ وَاحِشَ بِدِکام جَن کی برائی ظاہر ہوخواہ پوشدہ اُس کے پاس نہ جاؤ۔ غیر معصوم سے ظاہری اور باطنی فواہش کا صدور ہر وقت جا ترج پھر جب اس وصف ممکن کا واقع ہونا بھی ہوجائے اب وہ محض عاقل نہ رہ گا اور غیر عاقل کی بیروی محض بے عقلی ہے اورامام کا تقرراس بے عقلی کے روکنے کے واسطے ہوتا ہے جس کو یہ غیر معصوم خود کر رہا ہے اب وہ کیونکر امام ہوسکتا ہے۔ اوراگر چہ غیر معصوم ہے عمر آاپیافعل واقع نہ بھی ہوتو سہوا خواہ بظر جہالت کون اُس کوروک سکتا ہے۔

پینتیسویں دلیل دوسرے میننکوے کی

۳۸/۹ فیاذا اُلُنٹُم فاغدِلُوا۔ جب کھی کہوتو عدل وانصاف سے کہو غیر معصوم سے پابندی عدل اور انصاف کی قول اور فعل میں بقین نہیں ہے اور امام جب کے گاضرور پابند عدل اور انصاف ہوگا لہذا غیر معصوم امام نہیں ہوسکتا اس لئے کہ تھم میہ ہوا کہ ہمیشہ عدل کے بابندر ہو۔

جھتیویں دلیل دوسرے سینکارے کی

۳۹/۹ فَمَنْ أَظُلُمُ مِمَنَ كَدُّبَ بِا يَاتِ اللَّهِ ـ كُون زياده ترظالم عِمْنَ كَدُّبَ بِا يَاتِ اللَّهِ ـ كُون زياده ترظالم عِان هَا اللَّهِ عَلَيْتِ اللَّهِ كَانَ وَعَلَمُ سلط بيان عَالْمُ صَلَّى عَلَيْهِ اللَّهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ اللَّهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عِلْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عِلْهُ عَلَيْهِ عَلَيْ عَلَيْهِ عَلْمِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْ عَلِيهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَ

کو بقین کسی پراس عیب سے پاک ہونے کا نہ ہوضروراس کی پیروی خطرناک ہے لہذا غیر معصوم امام نہیں ہوسکتا۔

### سينتيسوس دليل دوسر يستكار عى

9/ ۴۰ - قَسَلُ إِنَّينِي هَدَا نِسِي رَبِّنِي اللهي حِسواطِ مُسْتَقِيم دِيْنَا فَيَسَا مَهِ مِعِيمِر مِي رُوردگار نِسيرحي راه فَيَسَا مَهُ وَالله وَالدُولِمُ كَهُ مِحِيمِر مِي رُوردگار نِسيرحي راه رَفَعَالُ بَهِ الله عليه وآلدولم المُستقيم سے جمله اقوام اور افعال اور جمله ترک کرنے والے امور لین گنامان سغیرہ اور کبیرہ ان سب کی ہدایت ہے اور امام قائم مقام نبی کے ہے البذا بیصفات اُس اور یہی مطلوب عصمت سے ہاور امام قائم مقام نبی کے ہے البذا بیصفات اُس میں بھی ضرور ہونے جا جہاں تا کہ مرا دنصبِ امام سے جو ہے پوری ہوجائے۔

#### ار تیسویں دلیل دوسر ہے بیٹلو ہے کی

۹/۱۱/۹ و مَنْ حَفَّتُ مَوْازِیْنَهُ فَاوُلِیْکَ الَّلِدِیْنَ حَسِرُوْا اَنْفُسَهُمُ الْلِدِیْنَ حَسِرُوْا اَنْفُسَهُمُ الْلِدِیْنَ حَسِرُوْا اَنْفُسَهُمُ الْلِدِیْنَ کَامِدا عَالَ سِیک (لِکا) کم وزن ہول گار کاری میں ڈالااس وجہ سے کہ ماری آیات سے ظلم کرتے ہے لین کی کرتے ہے آیات کی شان میں خواہ اُن کی تنایع میں خواہ اُن کے ایس کا البلا اغیر معصوم امام ند ہوگا۔

### أنتاليسوي دليل دومري ينظركى

۱۹۳/۹ مینائینی آذم کایفیننگی الشیطان گمااخرَج ابوَ اینگهٔ مِنَ الْمَجَنَّةِ اے اولاوآ دم دیکھوٹم کوشیطان فریب شدے جس طرح تہارے ماں باپ کوفریب دے کربہشت سے نگوایا ہے۔ مرادیہ ہے کہم کوگنا ہوں میں جہلا کرکے بہتی ہونے سے روکے۔

الفين جلددوم ==

201

چونکر ہرایک غیر معصوم پر تسلط شیطان کا اشتباہ ممکن ہے اور اسی وجہ ہے وہ دوزخ کا سز اوار ہوسکتا ہے اور امام معصوم قطعی جنتی ہے لہذا کوئی غیر معصوم امام نہیں ہوسکتا ہے۔

جاليسوس دليل دوسر يستنكورك

ا كتاليسوي دليل دومر \_ ينتكز \_ كي

٣٦/٩ قُلُ إِنْ مَا حَرَّمَ رَبِّي الْفُواحِشْ مَا ظُهُرَ مِنْهَا وَمَا بَطَنَ وَالْاِنْمَ وَالْبَغْنَى بِعَنْدِ الْحَقِّ رَاَنُ تُشُوكُوا بِاللَّهُ مَالَمُ يُنَزِّلُ بِهِ سُلُطَانًا وَان تَنَقُّولُ وَاللَّهُ مَالَمُ يُنَزِّلُ بِهِ سُلُطَانًا وَان تَنقُولُ واعلَى اللَّهِ مَا لاَ تَعْلَمُونَ رَاسَ آيت مِس خدائِ تمام امور كاذكر فرايا بجوامام بادى اور أمت مهتدى معتلق بين كهدوم المعرضي الله عليه وآلدوسلم كه يرك برود وكارن بس بي امور جرام كروية بين وه كيا بين فواحش فالهرى اور بوشيده اور اثم لين گناه اور بخاوت جوش پر شهواور شرك كرنا ايسے امرين جس كى كوئى جمت خدان نين أتارى۔

یا نبیت وینا خدا پر اُس قول کا جس کوتم بالیقین نہیں جانے ہو۔ یا جس قدر بری باتیں ہیں سب کا واقع ہونا تمام خلائق سے زیادہ امام غیر معصوم سے متوقع

ہاس لئے کہ وہ سر کردہ اور پیٹوا ہے اور ہرایک غیر معصوم ان کے کرنے میں مشتبہ ہوسکتا ہے اور اُس کی چلتی بھی زیادہ ہے جوافسر اور سردار ہو ور نداد فی ورجہ کے آدمی کو کب اس کا حوصلہ ہوسکتا ہے اور کون اُس کی سنے گا لہٰذا امام غیر معصوم کا مقرر ہونا ہر گزنہیں چا ہیے بلکہ امام وہی ہے جو معصوم ہوا ور اُس پر کسی امر کا امور ذکورہ آہیت ہے۔ اُسٹنا ہ ندہو۔

#### باليسوس دكيل دوسر يستنكر ساكى

بعض احکام کو بذر بعد اجتماع خرمعصوم تمام جزئیات احکام الی کو برگزنبیں جانا ہے بلکہ بعض احکام الی کو برگزنبیں جانا ہے بلکہ بعض احکام کو بذر بعد اجتماد کی اورام معصوم کل جزئیات احکام کو بطور یقین کے جانتا ہے اوراجتماد کرتا اُس کو جرام ہے ورنه خدا کے حکم کو بدونِ علم یقین کے لیے گاور داخل اُس گروہ میں ہوگا جس کی شدمت خدانے کی ہے چراس کی پیروی کب جائز ہوگی لہذا امام وہی ہے جرمعصوم ہو۔

تنتالیسویں دلیل دوسرے سیرے کی

۱۸۹۸مان کمفئة الله علی الطالمین خدای رحت سے طالمین کو دوری ہے۔ اوپر چندمقام پر قابت کردیا ہے کہ فیر معصوم طالم دوری ہے۔ اوپر چندمقام پر قابت کردیا ہے کہ غیر معصوم طالم ہے اور طالم پر لعنت وارد ہوئی اور امام معصوم ہمیشہ مور در حمتِ خداہے لہٰذا امام وہی ہے جومعصوم ہو۔

# چواليسيوي دليل دوسر سينتكوي

۱۹/۹ حُتْ اِذَاا ذَارَ کُواْ فِیهَا جَمِیْعًا قَالَتُ اُوْلیهُمُ لَا خُرَهُمُ رَبَّنَا هُوُلَآءِ اَصْلُوْمًا ۔ جباول اُس گروہ کا آخرے ل جائے گا اب گروہ اوّل آخری گروہ سے کے گا پرورد گاڑا یہ ہیں وہ لوگ جنہوں نے ہم کو گراہ کر دیا ان کو دو گناعذاب دے خدا کے گاسب کو دو گنا ہی عذاب طے گا گرتم کو معلوم نہیں ہے۔ بیآ بت ہادی غیر معصوم کی شان بروز حشر بیان کر رہی ہے اب جو محض معصوم نہ تھا اور 203

الفين جلددوم

امام اور پیشوائے خلق بن کرائس نے خلق خدا کو گمراہ کیا ہے وہی اس آیت کا مصداق ہے۔اورامام معصوم بھی گمراہ نہیں کرتا ہے البذاوہ بی امام ہے جومعصوم ہے۔

پینتالیسویں دلیل دوسرے سینکوے کی

۱۸۰۵-دیکھواس آیت میں فدانے اُن لوگوں کاعذر قبول شفر مانے کا اظہار کردیا جنہوں نے براو خطاکاری کے پیشوایا امام کی پیروی اور تقلید کی تھی اور یہ بھی بخوبی معلوم ہے جوکوئی کسی کی پیروی کرتا ہے فقط ایک شبہہ کی وجہ سے کرتا ہے مراد یہ ہے کہ مقلد کو اُس پیشوا ہونے کا گمان ہوکر تب اُس کی پیروی پر آمادہ کرتا ہے۔ اب جوامام غیر معصوم ہے اُس کی پیروی میں بھی شبہہ ضروری ہے تا دہ کرتا ہے۔ اب جوامام غیر معصوم ہے اُس کی پیروی میں بھی شبہہ ضروری ہے تا کی امام کر دیتا اُس سے بچھ بعید نہیں ہے عدا خواہ ہوآیا براہ جہالت پس ضروری ہے اُس کی پیروی کی جانے جس کی امامت کا پورایقین ہواور وہی امام معصوم ہے اُس اور ایون بوراکوئی نہیں ہے۔ حس کے امام اور اور کی برق ہونے کا یقین ہوا

چھیالیسویں دلیل دوسرے سینکارے کی

مراه و کاید خُلُونَ الْجَنَّةَ حَتَّى یَلِجَ الْجَمَلُ فِی سَمِّ الْحَیاطِ وَکَدَالِکَ نَدَوْل کَی سَمِّ الْحَیاطِ وَکَدَالِکَ نَدُول کی جب تک که اونٹ سوئی کے ناکد میں نہاجائے اورای طرح ہم کل مجر مین کو جزاویں گے۔ مطلب یہ ہے کہ جیسا اونٹ کا سوئی کے ناکہ میں درآ نا محال ہے ایبا ہی ان لوگوں کا مبشت میں جانا محال ہے۔

#### میں کہنا ہوں

چونکہ تمام مجرمین کا بھی حال خدانے فر مایا ہے لہذا یہ مثال محال مطلق کی خبیں ہے بلکہ جس طرح خدا کوقد رہ ہے کہ سوئی کے ناکہ کوا تنا ہڑا کر دے کہ اونٹ اُس میں ساجائے یا اونٹ کوا تنا چھوٹا کر دے کہ ناکہ میں درآئے اُسی طرح مجرمین

کوبعد حساب اور کتاب اور عدل اللی کے قوائد پورا کرنے کے خداکوافتیارہے اُن کوداخل بہشت کرنے اور شکرنے کا پھر چونکہ امام معصوم ضرور بہثتی ہے اور ہرایک غیرِ معصوم پرشبہ عدم دخول بہشت کا ہے لہذا امام وہی ہے جو یقیناً جنتی ہواور اس آیت کا مصداق نہ ہو سکے۔

### سيناليسوي دليل دوسري ينكوكى

المون ۔ خدایا ہم کوہمراہ قوم الظّالِمِینَ ۔خدایا ہم کوہمراہ قوم الظّالِمِینَ ۔خدایا ہم کوہمراہ قوم ظالمین کے نہ کرنا۔ چونکہ ہرائیک ماموم (پیرو) اپنے امام کا جملہ افعال اور اقوال میں پیرو ہوائی کے ہمراہ رہنے کی بدل خواہش دنیا اور آخرت میں کرتا ہا اور اس سے جدا ہونے کا آخرت میں بھی خواستگار نہ ہوگا اور اس آیت سے ظاہر ہوا کہ ظالمین کی ہمراہی ہے آدمی بیزار ہوگا لہذا تا بت ہوا کہ امام ظالم ہر گرفییں ہوسکتا اور جو غیر معصوم ہدو جو غیر معصوم ہدو ہو۔

افرتاليسوي وليل دوسر يسينكو على

9/90- وَلَا تُنفُسِدُ وُالِي الْآرُضِ بَعُدَاصُلاحِهَا ۔زشن شن فساو بریا نہ کروبعد ازائکہ اصلاح اہل زشن کی (رسول کے آنے ہے) ہو چکی ہے۔ فساد بریا کرنا یہی ہے کہ اُمت کا اضلال کریں احکام خدا میں تغیر تبدل کرویں بیکام اُسی آمام کا ہے جوغیر معصوم ہے جبیبا کہ ہو چکا۔للِڈ اامام کا معصوم ہونا ضروری ہے۔

أنجاسوس وليل دوسر يستنظر ك

۵۵/۹ مرایک راہ لیڑھی کے اور اور اُو عَدُونَ برایک راہ لیڑھی سیدھی پر جس کی نسبت تم کو وعدہ دیا جائے نہ گلم جاؤ مرادیہ ہے کہ مراطِ متعقبم پرقائم رہواور جو غیر معصوم ہے براو خطا کاری ہم کوالیے خراب راہ دکھلا کر وعدہ مجات کر سکتا ہے لہٰذا اُس کی بیروی کویہ آیت منع کرتی ہے لیس راہ وہی ٹھیک ہے جس کوامام

معصوم بتلاتا ہے لہذاا مام کامعصوم ہونا ضروری ہے۔

## بچاسویں دلیل دوسر سینکٹرے کی

١٩٥٥ وَلُو اَنْسَاهُ لَ الْفُرى اَمَنُو اُوالَّا لَقُو الْفَتَحُنَا عَلَيْهِمُ الْمَالِ مِن المَسْفَاءِ وَالْاَرْضِ الرَّالِ قريداورد يهاتى لوگايان لاتے اور پر بہر گار ہوتے ضرور ہم اُن پر دروازہ ہائے بركات زمين اور آسان كے كول ديجا و پر چير مقام پر ثابت ہو چكا بے كہ تقو كل بدون ہادى معصوم كے پورانيس ہوتا ہے اور تقرر معصوم بيعل خدا كا ہے (ديكمو حصداول كی 60 دليلوں كو خدا اپنے لطف سے معصوم كومقر ركزتا ہے اس لئے كہ معصوم ہونے كاعلم كى بشركا سوائے خدا كے منبيل ہے۔ اب ديكموكر تقوى پر تو ہم كو خدا رغبت دلاتا ہے جيسا كہ اس آيت ميں اور ديكر آيات ميں اور تقوى برون تقريم صوم كے جيسا كہ مطلوب اللي ہے ہرگز ہوئيں سكتا۔ پھر اگر خدا ہادى معصوم ني اور اہام مقرر دنہ كرے تو بير غيب اور تح يص محصوم اُس كو ہم ني اور اہام مقرر دنہ كرے تو بير غيب اور تح يص محصوم اُس كو ہم نہ شنا خت كر سكتے ہيں اور نہ مقرر كر سكتے ہيں اور فعلى عبث اور فعلى عبث سے خدا ہم معصوم اُس كو ہم نہ شنا خت كر سكتے ہيں اور نہ مقرر كر سكتے ہيں اور فعلى عبث اور فعلى عبث سے خدا ہم معصوم اُس كو ہم نہ شنا خت كر سكتے ہيں اور نہ مقرد كر سكتے ہيں اور نہ مقرد كر سكتے ہيں اور نہ ہوا۔

# اکیانویں دلیل دوسرے سینکٹرے کی

9/20- وَاَحَدُنَ اللّهِ بِنَ ظَلَمُ وَابِعِدَابٍ بَسَسٍ بِمَاكَانُوُ الْمَعُمُ وَابِعِدَابٍ بَسَسٍ بِمَاكَانُوُ اللّهِ فَالْمِينَ كَى عَذَابِ وردناك سے بسب أن كفق اور بدكر دارى كے ہرايك غير معصوم پر شہر اس بدكر دارى كا ہوتا ہے كرنا نہ كرنا وروسى بات ہے اوركونى امام معصوم اليا بدكر دار برگر نہيں ہوسكتا اس لئے كدامام معصوم كا تقررتو ان بدكار يوں كوف كرنے كى غرض سے ہوتا ہے پھر اگر معصوم كا تقررتو ان بدكار يوں كوف كرنے كى غرض سے ہوتا ہے پھر اگر معصوم كا تقررتو ان بدكار يوں كوف كرنے كى غرض سے ہوتا ہے پھر اگر معصوم كا تورى ميں اس كے تم كى بجا آخرى بين اس كوف كا اور بين اس كے تم كى بجا آورى بين اس كوف كا يوران كرتے كراس كوفين نہ ہوگا اور بيد

بي كاس گناه سے اور بير رفع اشتباه بدون يقين عصمت امام كے مونبين سكتا للندا امام كامعصوم مونا واجب ہے۔

### باونویں دلیل دؤسرے سینکوے کی

تریپنوی دلیل دوسرے سینکڑے کی

۱۳/۹ - إنَّ اللَّهَ لا يُحِبُ الْحَانِينَ حَداخيات كرنے والوں كو دوست نہيں ركھتا۔ اوپر كي آيت ميں خيانت كى تصریح ہو چكى اور غير معصوم كا خاسُ بونا بطور يقين يا اشتبا و معلوم ہو چكالبذا امام و بى ہے جو باليقين خيانت سے برى ہو جمعے خدا دوست ركھتاہے۔

چونویں دلیل دوسر سینکوے کی

٢٩/٩ - إِنَّا أَنْ لَنَا النَّكَ اَلْكِتَابَ بِالْحَقِّ لَتَحَكَّمَ بَيُنَ النَّاسِ بِهَا أَنْزَلَ اللَّهُ وَلَاتَكُنُ لَلْخَائِنِينَ تَحَصِينَمًا - بَمَ فَتَمَ يِراحِ عَصلَى الشَّعليه والدوسلم قرآن كوساته وي كنازل كياتا كرتم آدميوں ميں وہي تم كروجس كوخدا في كرد كھلايا ہے اور خيانت كرنے والوں سے خصومت ندكروچونكدا مام تبليغ احكام

الى ميں قائم مقام نبی كے جا گرمٹل نبی كے معصوم نہ ہوگا أمت كو أس براعماد الله ميں تعام ميں بھی نہ ہوگا تو اس لئے كدائس كا قول مفيظن كا جا درظن بحكم قر آن حق كونيں حاصل كرتا ہے اب جوغرض امام كے مقرد كرنے سے جوہ حاصل نہ ہوگی بلکہ جس غرض كو خدانے اس آیت ميں ذكر كيا ہے يعن حكم كرنا آ دميوں ميں جيسا كہ خدانے نبی كود كھلا يا ہے اُس كی ضد مخالف غير معصوم كے كہتے سے پيدا ہوگی اور ايسا بادی مقرد كرنا خدا پر محال ہے كہ اپنی غرض كے منافی قائم كرے لہذا امام كا معصوم ہوتا دا جب ہے۔

<u>يچين</u>وي دليل دومري سينکوي

14/9 من الفُرْآنَ يَهْدِی لِلَّنِی هی اَفُوَهُ مِتِیْقِ کری قرآن مراح الفُرْآنَ يَهْدِی لِلَّنِی هی اَفُوهُ مِتِیْقِ کری قرآن مراح الماره اس قرآن کے اللہ اللہ کرتا ہے اس شریعت کی جونہایت پائیدار ہے خدا کا ارادہ اس قرآن کے نازل کرنے سے بیہ کہ اُمت کوہ طریقہ بتلایا جائے جو پائیدار ہے اور وہ راہ بدون صواب ہونے کا احمال نہ ہواور وہ راہ بدون بتلانے کے یا جوکوئی قائم مقام نبی کے ہوبھی معلوم نبیل ہوسکتی ہے اور جوخت فیر معصوم ہے اُس سے ایسی راہ کا بتلانا بالیقین معلوم نبیل ہوسکتی البذا واجب ہے کہ قائم مقام نبی کا داخم کی معصوم ہو

چھپنویں دلیل دوسر سینکلو کے

۱۸/۹ فَيَشِعُونَ مَااحْسَدُهُ اُولَّهُ كَ الْلَّذِينَ هَذَاهُمُ اللَّهُ وَاُولَٰكِكُ هُمْ اُولُو الالْبَابِ رِبِثارت دَيْمَ اَ حَمُراً الوَّول وَجِوْمِتُوجِه بوكر سَنْتَ بِين قول وَ (قرآن كو) پُورِيروى كرتے بين اُس قول كى جواحن ہے (بہت ہى خوب ہے) يہ وہى لوگ بين جن كوخدا نے ہوایت كى ہے اور بِي لوگ صاحبانِ عَلْ بين چونكه بہت ہے آ بيتي قرآن كى اور نيز اکثر احادیث مجمل بین اور اُن میں اختلاف رائے زیادہ ہے كذاحين كون ہے معنی

ہیں اوراس اختلاف رائے میں جو بوجہ اجتہا دخلی مجتمدین کے ہے ایک مجتمد کا قول دوسرے سے بہتر اوراولی نہیں ہے اس لئے کہ ہرایک مجتمد نے ظن پڑل کر کے اپنی رائے قائم کی ہے اورسب کے اقوال کو جمع کر کے ایک تھم واحد کا پیدا کرنا بیقو محال ہے اب ضروری ہے ایک ایسامفسر آیات اور احادیث مجملہ کا ہوجس کی قول پر یقین ہوجائے بینی معصوم ہو۔

#### ستاونویں دلیل دوسر ہے پینکڑے کی

افسخابِ الْجَلِيْ اوَلا تُسْلُنُ اک بِالْحَقِّ بَشِيْرًا وَ لَا يُسْتَلُ عَنُ اَصْحَابِ الْجَلِيمِ الْمُ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ

#### میں کہنا ہوں

ایک حدیث ہارے نبی کی مشہور ہے۔ اِخْتِلاَف اُمَّنی رَحُمَة ۔ ایک روز جناب امام صادق ہے کی نے اس حدیث کی تعدیق چاہی آپ نے فرمایا کہ بال حدیث ہمارے جدگی ہے مگرتم لوگ اس کے معنی کیا سمجھتے ہولوگوں نے کہا یمی اختلاف باہمی جوامت میں پڑے ہوئے ہیں۔ امام نے فرمایا اگر اختلاف رحمت ہے تو انفاق اُمت عذاب خداہے۔ حالا تکہ نبی واسطے انفاق پیدا کرنے کے آئے

سے یہاں اختلاف سے مرادآ مدور فی اُمت ہے بغرض مخصیل علم دین خدمت میں علائے دین کے بیر حمت ہے۔ علی کا سے دین کے بیر حمت ہے تعلی کا وہ خیال تھا اور ہے جواختلاف ہا جمی کور حمت سے تعبیر کرتے ہیں۔

#### اٹھاونویں دلیل دوسر ہے بینکڑے کی

۱۹۸۷۔ امام قائم مقام نبی کے ہاور نبی کا خلیفہ اور جائشین ہاور جو غرض مقصود نبی کی ہے بعد وفات نبی کے وہ امام سے حاصل ہوتی ہے لہٰذا ضروری ہے کہ خدا امام کوفن کی ہے بعد وفات نبی کے وہ امام سے حاصل ہوتی ہے لہٰذا ضروری ہے کہ خدا امام کوفن کی ہدایت کے واسطے مقرر کر رہ جیسے کہ نبی کو اس غرض کے واسطے مقرر کرتا ہے اور امام نبی کی طرف سے بشارت دینے والا اور خوف دلانے والا ہوجس طرح نبی خدا کی طرف سے بشیر اور نذیر ہوتا ہے لیس جس طرح کہ نبی جمیع افعال اور اقوال اور جمیع اوامر اور نواہی جس فن پر ہوتا ہے اس کا خلیفہ بھی اس طرح حق پر ہوتا ہے اس کا خلیفہ بھی اس طرح حق پر ہوتا ہے اس کا خلیفہ بھی اس طرح حق پر ہوتا ہے اس کا خلیفہ بھی اس طرح حق پر ہوتا ہے اس کا خلیفہ بھی اس طرح حق پر ہوتا ہے اس کا خلیفہ بھی اس طرح حق پر ہوتا ہے اس کا خلیفہ بھی اس طرح دی ہوتا ہے اس کا خلیفہ بھی اس طرح دی ہوتا ہے اس کا خلیفہ بھی اس طرح دی ہوتا ہے اس کا خلیفہ بھی اس موتا ضروری ہے۔

انسطوی دلیل دوسرے مینکوے کی

۱۹۸۹ - وَمَنُ يَعُمَلُ سُوءً يَهُ جُورِهِ لاَيُظْلَمُونَ نَقِيرًا - جَوْمُ سُراكام کرے گائی جراپائے گا آخر آیت تک امام کے تقرر سے غرض بیہے کہ مکلفین کے واسط لطف خدا ہے کہ دور تبدأن کو حاصل کرادے۔ پہلی مرتبہ تو بیہ کہ اُن کو جمیع گناہوں کے کرنے سے روکے دومرامر تبدیبہ کہ جمیع اطاعات اور عبادات کی بجا آوری اُن سے کرائے۔ پھراگرامام معصوم نہ ہوگا وہ بھی مثل دیگر اشخاص اُمت کے ہوکر سب کے برابر ہوگا مرادیہ ہے جس طرح زید غیر معصوم تارک واجبات اور ارتکاب گناہ کامت وجب ہے امام بھی ویباہی ہوگا اب جو حاجت مکلف کو پیشوا کے تقرر سے ہے وہ رفع نہ ہوگی اس کے کہ پیشوا کی ضرورت تو ای وجہ سے کہ اگر خور ہماری خطا اور غلط بھی کو دور کرے اور جب پیشوا بھی خطا کار ہے اور ہم بھی تو (ایک

معصوم کا پیشوا ہونا کافی ہے پھرامام کی حاجت کیار ہی ہر مخض امام اور پیشوا اور ہر مخص ماموم اور اور پیرو (جیسے کہ سلطنت جمہوری کا حال ہے کہ ہر مخض بادشاہ اور ہر مخض رعیت اور یہ بھی اجماع ضدین ہے) اب ایک کورتے جے دوسرے پر محض ترجیح بلا مرزجے ہوگی اور بیرمحال ہے۔من تراحاتی بگویم تو مراحاتی بگو۔

ساتھویں دلیل دوسرے سینکوے کی

المراق الله المراق الم

نوان سينظر ابھی ای دليل پرختم ہوگيا

چونکہ اس بینکڑے میں آیات کو زیادہ ہوتا بعلامہ نے لکھالبذا ہم نے بھی اس بینکڑے کے دلائل زیادہ ورج کردیتے ہیں کہ ان کاسمجھنا آسان ہے۔

استثوین دلیل دوسرے سینکڑے کی

٠ ا/ او بِالْوَالِدَيْنِ إِحْسَانًا وَ لَا تَفْتُلُو اوْ لَادَ كُمْ مِنُ إِمْلاَقِ نَحُنُ لَوَ لَكُمُ مِنَ إِمُلاَقِ نَحُنُ لَوَ وَلَا تَقُورُ لُو اللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا وَوَقَعُ اورَ تَكَ رَحُوفَ مِنْ اللَّهُ وَاللَّهُ وَكُلُ وَلَا وَوَقَعُ اورَ تَكَ مَا حَوْفَ مِنْ اللَّهُ وَاللَّهُ مِنْ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَلَمُ مِنْ اللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَاللَّهُ اللِّلْمُ اللَّهُ وَالْمُؤْلِقُولُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّلْمُ اللَّهُ وَاللَّه

القين جلادوم

دیں گے اور تمہاری اولا دکو بھی اور فواحش (بدکاریوں) کے پاس نہ جاؤ ظاہری
بدکاری ہو یا پوشیدہ۔ بدکاری کے لفظ عام ہاس کی تفصیل ازروئے تحقیق کے
سوائے معصوم کے اور کوئی نہیں جانتا ہے اور جمتھ بن سے اُمت کا اختلاف شار میں
گناہوں کے از حد بڑھا ہوا ہے تا اینکہ اُسی فعل کو ایک جمتید حرام کہتا ہے اور دوسرا
اُسی کو واجب کہد ہا ہے حالا تکہ دونوں پراختال خطا کاری کا برابر ہے کہی کو دوسر سے
برتر جے نہیں ہے پھرخوا ہش سے بہتے کی کیاسبیل ہے سوائے اس کے کہ معصوم از خطا
جس کوفا حشہ ارشاد کرے وہی فاحشہ ہے اُسی کے ارشاد میں ترجی بلا مرج کا خوف
نہیں ہے لہتر آلیام معصوم کا ہونا واجب ہے اور یہی مراد ہے۔

باسطوين دليل دومر يستكور ي

المارو لا تفتلو النفس اليني حَرَّم اللهُ إِلاَ بِالْحَقِي \_ جَمِ نُس كِ قَلْ كَرِيْ فَ اللهُ إِلاَ بِالْحَقِي \_ جَمِ نُس كِ فَلَ كَرَا بِرَاهِ حِنْ مَ لَكُو فِي اللهُ إِلاَ بِالْحَقِي \_ جَمِ نُس كِ بِرَقَا بِت نَهِ مِوجائِ مِراديه بِ كَدِه فُس الزَّروئِ يقين كواجب النقل جب تك فيه و بركز أسة لل خرواس آيت كى روس بورى احتياط اجرائى حدود اور قصاص فيه واجب موسى اس لئے كه ميں واجب جاور بيا حتياط بدون قول امام معموم كے بورى نبيل بوسكتى اس لئے كه حدود أى معموم كے بيرو بين اور قصاص وى درست ب جس كا تحم امام معموم في معلوم نه بو كالبندااس آيت نے دلالت كروى كرا مام كامعموم بونا ضرورى ہے۔ كالبندااس آيت نے دلالت كروى كرا مام كامعموم بونا ضرورى ہے۔

تریسطویں دلیل دوسرے بینکوے کی

۱۱۰۰۔ ذَالِکُمْ وَصَّکُمْ بِهِ لَعَلَّکُمْ تَعْقِلُونَ ۔ بیدہ بات ہے جس کی خدائم کو وصیت کرتا ہے شاید کہ تم وصیت سمجھ کراس کو موجوادر سمجھو بیتا کید تھم سابق کی ہے لہذا احتیاط پوری اجرائے حدود میں کرنی لازم ہے اور بیابدون معصوم کے پوری نہیں ہو سکتی۔ پوری نہیں ہو سکتی۔

212

چون هویں دلیل دوسرے سینکارے کی

المُورِدَةُ عِنْ الْحَسَنُ حَتْى يَبُلُغَ الْمَالِ الْمَيْمِ الْآبِالَّتِي هِي اَحْسَنُ حَتَى يَبُلُغَ الْمَدُةُ مِيْمِ كَالَ عَلَيْ الْمَالَ الْمَيْمِ الْمَالِ الْمَعْدَادِهِ عَلَيْمِ الْمَالِ الْمَعْدَادِهِ عَلَيْمِ الْمَالِ الْمَعْدَادِهِ عَلَيْمِ الْمَالِ الْمَعْدَادِهِ عَلَيْمِ الْمَالِيَّةِ عَلَيْمِ الْمَالِ الْمَعْدَةِ الْمِيْلِ الْوَرِيَّ الْمَالُولِ عَلَيْمِ الْمَالِيَةِ عَلَيْمِ الْمَالِيَةِ عَلَيْمِ الْمَالُولِ عَلَيْمِ الْمَالُولِ الْمَالُولُ اللَّهِ الْمَالُولُ اللَّهِ الْمَالُولُ اللَّهِ عَلَيْمِ اللَّهِ الْمَالُولُ اللَّهِ الْمَالُولُ اللَّهِ الْمَالُولُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ الْمُعْتَلِ اللَّهُ الْمُعْلِقُولُ الْمُعْتَلِ اللَّهُ الْمُعْتَلِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُعْتَلِ اللَّهُ الْمُعْتَلِي الْمُعْتَلِ اللَّهُ الْمُعْتَلِي اللَّهُ الْمُعْتَلِ اللَّهُ الْمُعْتَلِي الْمُعْتَلِ الْمُعْتَلِي الْمُعْتَلِي الْمُعْتَلِي الْمُعْتَلِي الْمُعْتَلِ الْمُعْتَلِي الْمُعْتَلِ الْمُعْتَلِي الْمُعْتَلِي الْمُعْتَلِ الْمُعْتَلِي الْمُعْتَلِي الْمُعْتَلِي الْمُعْتَلِي الْمُعْتَلِي الْمُعْتَلِي الْمُعْتَلِي الْمُعْتَلِي الْمُعْتَلِي الْمُعْتَلِمُ الْمُعْتَلِي الْمُعْتَلِي الْمُعْتَلِ الْمُعْتَلِي الْمُعْتَلِمُ الْمُعْ

میں کہتا ہوں

کورٹ آف وارڈس کا صیغہ جوسلطنت ہائے دنیوی میں جاتے رہے اُس کے حالات کو جولوگ محکمہ کورٹ میں ملازم ہیں خوب جاننے ہیں اور کیسے کیسے امور ناجائز اس صیغہ میں ہیں غیر معصوم کیا محص غیر متندین المکاروں کی وجہ سے ہوتے ہیں اعلی درجہ کے حکام اگر چہ پوری کوشش بھی کریں مگر چونکہ وہ خود معصوم از خطانییں اوران کے ماتحت سوئے میں سوہا کہ

> س چکے ہیں خوب اردوئے معلیٰ کی زبان ہم کو ناسخ سالہا صحبت رہی ہے میر کی

> > مجھے ہے ۔

#### فیسنطھوی دلیل دوس ہے مینکڑے

٥/ ٥ - يَسااَيُّهَ السَّلِيْسَ اَمَسَنُواْلاَتَكُونُوْاكِسالَّلِيْسَ كَفَسرُوْ اوَقَسالُوُ الإِحْوانِهُم إِذَاصَسرَبُوُ افِي الارْضِ اَوْكَانُواغُزَّي لَّوْكَانُو أَعِنُ لَنَامَامَاتُوا وَمَا قُعِلُو الْيَجْعَلَ اللَّهُ ذَالِكَ حَسُرَةً فِي فسلوبهم تم اع روه مومنين مثل أن كفارك ند موجا وجو كفر كسواات أن بھائیوں سے کہتے ہیں جب وہ پہلے سفر میں یا دشمنوں سے لڑیں (جہاد) تو وہ کفار کہتے ہیں اگر کی جارے برادر جارے یا س ہوتے ندم تے اور نہ مارے جاتے اور غرض أن كى اس كين سي بيد بوتى ب كدأن ك دلول مين اس ك سنن سي خدا حسرت پیداند کردے۔ الیسے فریب دینے کی بات ہرایک غیرمعموم کرسکتا ہے (جو سردار سی کشکروغیره کامو) اورانام معصوم بھی الیبی بات نہیں کہ سکتا ہے لہذاوہی امام اور سروار سچاہے جومعصوم ہواس دلیل کی خوبی آبیدہ کی دلیل سے بخوبی ظاہر ہوگی۔

چھیاسطویں دلیل دوسر بے سینکڑے کی

١٠/١٠ وَلَيْنَ قُتِلْتُمْ فِي سَبِيْلِ اللَّهِ أَوْمُتُمْ لَمَغْفِرَةٌ مِنَ اللَّهِ وَرَحْمَةً خَيْرٌ مِمَّايَجُمَعُونَ ١٥ وراكرتم راوخدا من لل ك جاويا مرجاوَ برآئينه بخشش اور رحت خدا کی جوتم پر بعوض شہادت کے ہوگی بہتری اُس سرمایئر دنیوی ہے جس کوفراہم کرنے کا۔اس آیت میں مدح شہیدراو خدا کی جوخدا کی راہ میں مل کیا جائے یا مرجائے اور بیدرج خاص اہل زمانہ نی کے نیس ہے اور تمام اہل اسلام کا اجماع ہے کدراو خدامیں جہاد عام ہے برز ماند میں جیکہ امام افسر عامدین موجود ہوا ورعقل اور شرع دونوں بھی تجویز کرتے ہیں کہ جہاد کا تھم دینے والا اپیا افسر ہو جو تھم جدال اور قال دینے میں خطانہ کرے اور جس کے تھم ہے کوئی موس فہید ہوجائے اُس کی شہادت کی مج راوخدا میں ہواور سی حرام کا هبه اُس کے شہید ہونے میں پیدانہ ہواب بیہ بات بج بحكم معصوم كے اور كسى غیر معصوم كے علم مل

نہیں ہوسکتے اس لئے کہ غیر معصوم بے جاخوزین کرانے سے محفوظ نہیں ہے بنظر
اپنے خطاکاری کے لبندا جہاد کرنے میں وجودا مام معصوم کا ضرور ہوا۔ اب اگر کوئی سے مجھوظ کا ری کے لبندا جہاد ہو امام میں یا جب امام کی حکومت نہ ہو یعنی رعایا مطبع امام کی حکومت نہ ہو یعنی رعایا مطبع امام کی شہو کیونکر ایسا جہاد ہوسکتا ہے گویا جہاد کا حظم دینا خداکا محض لغو ہو گیا۔ اس کا جواب سے کہ کہ امام کا عائب ہونا یا اُن کا تسلط رعایا پر نہ ہونا یہ قصور علاء کا ہے خدانے تو امام مقرر کر دیا جیسا کہ درکار تھا۔ اب رعایا کی نافر مانی اُس لطف خداکورو کے ہوئا ہے جوامام کے ظہور اور تسلط سے ہوتا ہے۔

میں کہتا ہوں

براهبه عوام كوائی غیبت امام سے پر رہا ہے اور برسخت زبان دھمن خداو رسول صلی الله علیہ وآلہ وسلم کیسے کلمات ناسز اامام زمان کی شان میں لکھ رہے ہیں حضرت نوٹ كا قصد تو قرآن میں موجود ہے۔ فَسَلِیت فِیْهِم اَلَفَ سَنَةِ اللّهُ حَیْسَرَ عَمامًا ۔ كونوسو پچاس برس اپنے آمن میں رہے اور ہدایت كرتے رہے مگرا کیے شقاوت اُمت كی گرا کے جب مشی بنانے گئے و کھلے مَامُد عَلَیْهِ مَالُا مَسْخِرُ و اَمِنَة جو گذر تا فیقہ زئی کرتا تھا اور مسخرے بیش آتا مارا بھی اور مارے منافین كا حال بكسال ہے۔ بیمقام زیادہ تقصیل كانبین ہے فقط ایك بی نظیر حضرت فوج علیہ السلام كی جوقر آن عی ورج ہے كافی ہے۔

ارستھویں دلیل دوسرے سینکٹرے کی

۱۰/۸-وَاللَّهُ اَدُنْکِسَهُمْ بِمَاکُسَبُوا حَدانِ اُلْا کردیا اُن کو بسبب اُن کی بدا ممالی کے جوغیر معصوم ہے اُس بسبب اُن کی بدا عمالی کے بایہ کردہ کا فر ہو گئے بعد اسلام کے جوغیر معصوم ہے اُس پر شہد ارتداد بمیشہ قائم ہے جب تک وہ باایمان دنیا سے نہاٹھ جائے اور کفر باطنی لینی نفاق اُس کا تو اشتہاہ بھی زائل ہونہیں سکتا اور امام پر بھی ایسا شہر نہیں ہوسکتا لہذا امام وہی ہے جومعموم ہو۔

انہ ترویں دلیل دومرے سینتکوے کی ا

و اراد اسلى مَنْ اَسْلَمْ وَجُهَده لِلْهِ وَهُو مُحُونَى فَلَهُ اَجُوهُ وَ الله الله وَهُو مُحُونَى فَلَهُ اَجُوهُ وَ عَلَيْهِم وَ لَا هُمْ يَحُونُونَ وَالله وَ الله وَ الله

جن کے رشبہ ہیں سوا اُن کوسوامشکل ہے

اُن کی نسبت ایساخیال کرنا کہ وہ کی ایسے گناہ سے تو بہ کرتے تھے جن کو شریعت ظاہری گناہ تجویز کرچکی ہے اس کے میمعیٰ نہیں ہیں کہ معاذ اللہ وہ بھی فاسق تھے عادل بھی نہ تھے۔لہٰذا بھی اس کا خیال ہے اُن کی نسبت نہ کرنا جا ہے معصوم اور گنا ہگار۔

ستر ہویں دلیل دوسرے مینکارے کی

۱۱/۱۱۔ اِذْ تَبَرُّ اَلَّذِیْنَ اتَّبِعُوْ امِنَ الَّذِیْنِ اتَّبِعُوْ ۔ جس وقت بیژاری کی تابعین نے اُن لوگوں سے جن کی پیروی کرتے تھے۔ ظاہر ہے کہ بیزاری اپنے

مقتداء سے بدون کی شہد معصیت کے بین ہوسکتی اور جو پیشواامام غیر معصوم ہے اُس پراحمال اس کی خلاف ورزی کا ہر دم لگا ہوا ہے اور کوئی امام جس کی پیروی خدا نے واجب کی ہے ایسا ہونہیں سکتا نتیجہ ریہ ہوا کہ غیر معصوم امام ندہوگا۔

ا کہترویں دلیل دومرے بینکڑے کی

الاارگراہ کی پیروی محل صلالت میں موجب حصولِ عقاب اخروی ہے پیروی کرنے والا جابل کیوں نہ ہو (جابل مسئلہ یا جابل کیوں نہ ہو (جابل مسئلہ یا جابل قانون معذور نہیں ہے) اس آیت سے بہتم پیدا ہوا اور جس محض کی پیروی کرنے سے عزاب اور عقاب آخروی کا اندیشہ ہواس کی پیروی سے ہرایک امرونہی میں امیر نجات اخروی نہیں ہوسکتی اس لئے کہ اس کا ہرایک تھم بوجہ معصوم نہ ہون میں اطلاعت خدانے ہرامراور نہی میں مثل اطاعت رسول صلی اللہ علیہ والہ وہم کے واجب کی ہے اس کے ہر تھم کی پیروی میں نوق ق جاتا رہے لہذا امام وہی میں نوق ق جاتا رہے لہذا امام وہی ہیں نوق ق جاتا رہے لہذا امام وہی ہے۔ جومعصوم ہو۔

بہتروی دلیل دوسرے سینکوے کی

الهاریااهٔ آلی الکِقابِ لِم مَصُدُّونَ عَنْ سَبیلِ الله راے اہلِ
کتاب (یہود ونصاریٰ) کیوں پھرے جاتے ہوخدا کی راہ ہے۔ اس آیت میں
خوف دلایا گیا ہے اور فدمت وارد ہے ہرایک فض کی جوراہ خداسے پھرجائے اور
حذر (احتیاط بچاؤ) کرنے کا حکم ہے ایسے فض کی چروی سے ادر جوغیر معصوم ہے
مکن ہے کدائس کی چیروی میں بھی خوف ضرر ہو اور اُس کی چیروی سے ضرر اور
اضرار کا دخد غہروفت رہتا ہے لہذا اُس کی چیروی واجب ندر ہے اب اُس کا اہام
مقرر کرنا ہے فائدہ ہوا۔

217

تہترویں دلیل دوسر سیننگڑ ہے کی

۱۰/۵۱- تَبُنْ فُونَهَاعِوَ جَاراهِ مَروى كوافتياركرتے موہرايك غير معصوم پرائيك أيل معصوم برائيك أيل معصوم برائيك محصوم برائيك محصوم برائيك محصوم برائيك معصوم برائيك معصوم برائيك معصوم برائيك المعموم برائيك معصوم برائيك برائيك معصوم برائيك برائيك برائيك معصوم برائيك برائي

چوہترویں دلیل دوسر بے سنکوے کی

۱۱/۱۰ غیر معصوم سے ممکن ہے اپنے بیروکو بھی ای راہ پر چلائے جوخداکی راہ نہیں ہے اور بی ضرراً س کے بیروکو پنچ جوخودکو پنچتا ہے اور امام سے ممکن نہیں کہ اپنے بیروکو اُن سے ضرر کے پاس جانے دے لہذا امام وہی ہے جومعصوم ہو۔

محصر ویں دلیل دوسر ہے سینکڑے کی

۱۲۲/۱۰ قَدْ جَائِکُمُ مِنَ اللّهِ نُودٌ وَ كِتَابٌ مُبِيْنَ بِهِهِارِ پَاسِ خدا كَل طرف سے نور اور كتاب واضح كرنے والى تمام احكام كى آئى ہے۔ اليى كتاب وہى ہے جس كے ذريعہ سے علم يقيني جميع احكام كا حاصل ہواور جوامام حكوم اس كتاب كى پيروى كرنے كا ہے وہ ضرور سب احكام يقيناً جانتا ہے اور غير معصوم بالا جماع سب احكام كونيس جانتا ہے البذاواجب ہے كدامام معصوم ہو۔

چھترویں دلیل دوسر سینکارے کی

۱۹/۱۰ مین سے خدا الله من الله من الله و الله من الله

(۱) پہلی بیان فرمایا کہ خوشنو دی خدا کی کن امور میں ہے اور وہ اطاعات کی بیا آوری احکام الہی کی پیروی کرنے ہے۔ بچا آوری احکام الہی کی پیروی کرنے ہے۔

(۲) جوفحض خدا کی خوشنو دی کا پیرو ہوائی کوخداسلامتی کی راہیں دکھلا دیتا ہے
یا اُن راہوں تک پہنچا دیتا ہے۔ اور چونکہ لفظ سُبل کی جمع اور مضاف ہے
لہٰذا مفید عموم کی ہے اور عموم جب ہی پورا ہوگا کہ آ دی جملہ احکام عقلیہ
اور شرعیہ اور علوم تصور ریہ اور تقدیقیہ میں پیروخوشنو دی خدا کا ہوا ور ہر
امر میں صواب کا یا بند ہوکر خطانہ کرے۔

(س) ایسے لوگوں کو خدا تاریکیوں سے نکال کرٹوری طرف لاتا ہے اورظمات بھی جمع اور معرف بلام ہے بہی عموم پر ولالت کرتی ہے جس سے لا زم بی آتا ہے کہ برتم کی ظلمت اور تاریکی سے یعنی برایک جہل سے اور برفعلِ فتیج کے کرنے سے خدا اُن کو بچاتا ہے اور چونکہ ترک واجب یہی ظلمت ہے لہٰذا اُن سے کوئی واجب ترک نہیں ہوتا ہے۔

(۳) اُن کو صراطِ متقیم کی برایت کرتا ہے جمیع امور میں اس کئے کہ بیفترہ بطور تاکید کے ہے جملہ امور گرشتہ مذکور ہیں لہذا اس کو بھی عام ہوتا ضروری ہے۔اب دیکھو کہ بیسب با تیں سوائے معصوم کے اور کسی میں نہیں ہوسکتی ہیں اور نبی اور اہام سب کو انہیں امور کی بدایت کرتے ہیں لہذا اُن دونوں کی عصمت تو ضرور ہونی چاہئے کہیں اہام معصوم ہے۔

ستنزوی دلیل دوسر سینکرے کی

۱۳۰/۱۰ میل المجاریا افعیل الیکت اب قید بخا تکم کر سُولُنا ۔ الاید اسالی کتاب تمہارے پاس آیا ہے رسول ہمارا۔ رسول کے آنے کی جو وجہ ہے وہی امام کے تقرر کی وجہ ہے اور متصدیمی ایک ہے اس لئے کہ خلائق جس قدر مختاج ان کی ہے کہ خدا کے احکام کوئی امت کو پہنچائے اس طرح اُمت کو جاجت ہے کہ اُس شریعت کا کوئی مجافظ بھی ہواور معانی و مقاصد احکام کی تو فیج کرے مراو شریعت کو اُس تھم سے مجمائے اور خوداس کا پابند ہوکر اور ان کو پابندی کروے اب لازم ہے اُس تھم سے مجمائے اور خوداس کا پابند ہوکر اور ان کو پابندی کروے اب لازم ہے

219.

که نبی اورامام دونو ن معصوم مول تب بجا آوری ان امور کی ممکن موگی۔

#### المحتروي دليل دوسر يستكور كي

۱۱۰/۱۰ و کا تَشْفَرُ و ابِ آیاتی فَمَنا قَلِیکا و ایّای فَاتَقُونَ ۔ ہاری آیات (احکام) کو تھوڑی قیت پرنہ ہی (یا نہ خرید کرو) جو تحص نفس قرآن مجد کے خلاف کوئی عمل کرے گا وہی اس آیت کا مصداق ہے بینی تھوڑی قیت پر تم خدا فروخت کردیا یقل بھی خوف کرنے کا ہے اور اس کے کرنے والے کی پیروی سے بچنا بھی ضرور للازم ہے۔ اور جو غیر معصوم ہے اُس پر ہروتت اس کا شہد رہتا ہے للذا اُس کے قول پرندا س کے تم پرندا س کے قول پرندا س کے تم پرندا س کے قول پرندا س کے قول پرندا س کے قول پرندا س کے قول پرندا س کے تام ہونے سے جو غرض ہے وہ فوت ہوگی اور امام کی تقررسے بھی شرخ ش پوری ہوتی ہوگی اور امام کی تقررسے بھی شرخ ش پوری ہوتی ہوگی اور امام کی تقررسے بھی شرخ ش پوری ہوتی ہوگی اور امام کی تقررسے بھی شرخ ش پوری ہوتی ہوگی اور امام کی تقررسے بھی شرخ ش پوری ہوتی ہوگی اور امام کی

أناسوي دليل دوسر يستفكر ك

۱۹۱/۱۰ و المتلب والمحق بالساطل و تكتمه المحق وانته والمحق وانته محت من المساطل و تكتمه والمحق وانته محت من من ويرايد باطل من كرك نه جميا و يا مراويه به كرون كويرايد باطل كا اظهار نه كرواور فن كونه جميا و حالا نكرتم كومعلوم به كرام وق به من من يرى بات نه مواور غير معموم من اس كانه مونا ضروري بيس به للمذا غير معموم امام نه موكال الينا امام قوالي باقول كرمنان كرواسط مقرد موتا به ميمكن نيس به كدأس من يرفراني مود

ای ویں دلیل دوسرے مینظرے کی

اً المَّارَقُ المُسُرُونَ السَّاسَ بِالْبِرِّوَفَ نُسَوُنَ الْفُسَكُمُ وَالْتُمُ وَالْتُمُ وَالْتُمُ وَالْتُمُ تَسُلُونَ الْكِتَابَ اَفَلَامُعُقِلُونَ راوروں كُونَو نَيُوكارى كاحَمُ ويت بواور آپ مل نَيك كرنا بحول جائے بواور كتاب خداكو يرشت بو پُعركيوں عقل سے كام نيس ليتے

ہوجو کھاس آیت میں بیان ہے وہی اغراض ہیں امام کے مقرد کرنے کاس لئے
کہ نی اوروسی نی کے مقرد کرنے سے غرض بہی ہے کہ اُمت کوتمام افعال قبیحہ اور
محرمات سے پاک کریں اور مجملہ اُن افعال کے یہ بھی کری بات ہے اب اگرامام
معصوم ندہوگا ہے تزکیہ فس میں دوسرے کی ہدایت کامختاج ہوگا اور چونکہ وہ دوسرا
بھی غیر معصوم ہے اکثر اُس سے بھی برآ بدکار نہ ہوگا اب دوسرا اور تیسرا اور چلا
سلسل محال ۔ اس طرح جو دوسرا آ دی غیر معصوم اپنے تزکیہ کی غرض سے مقرد کیا
ہے وہ اور ہم دونوں برابر ہوئے پھرایک کو ہادی بنا تا ترجیح بلامرج ہے۔

ا کیاسویں دکیل دوسرے سینکوے کی

۱۸/۱۰ و افرائد کو این کو ترای از این کو از این کا تفران و اسطے ہے کہ اُمت کو عبد بیا ترای و اسطے ہے کہ اُمت کو عبد بیا ق تر سے عہد و پیان کو آخر آ بیت تک اہم کا تقرراس و اسطے ہے کہ اُمت کو عبد بیا ق برقائم رکھنے کی ہدایت کرے اور اُن کواس کے خلاف کرنے سے دو کے اور منع کر سے اور غیر معصوم سے ممکن ہے کہ خود بھی خلاف بیٹاق کرے اور لوگوں کو بھی عمراً خواہ ہوایا بسبب جہالت کے اس عہد گھنی پر آمادہ کر سے لیس برگز اطمینان اُس کی طرف سے نہ ہوگا کہ سبب زیادہ کرنے عذاب اخر دی کا نہ ہواور اسی وجہ سے اُس کی انہ و انجام کا میں گرفار اشد عذاب کا ہوجائے ہاں جس امام کی عصمت معلوم ہے اُس کی نبیت ہر گز ایسا گمان نہیں ہوسکتا ۔ لہذا امام کا معصوم ہوتا واجب ہے اُس کی پیردی سے بھی کوئی مخص خلاف بیٹاق نہیں کرسکتا کہ سختی عذاب اُخر دی کا ہوجائے۔

بیاسیوی دلیل دوسرے سینکوے کی

مرکز دوزخی ہوجائے اورامام معصوم ممکن ہے کہ دوزخی ہوجائے اورامام معصوم ہرگز دوزخی معمد ہوگئا ہو جائے اورامام معصوم ہرگز دوزخی معمد ہے دوامام نہیں ہوسکتا کیس امام وہی ہے جس کے بہتی ہونے کا یعین ہو۔

#### تراسویں دلیل دوسرے سینکٹرے کی

اسمار و المتراف المسلم المسلم

چوراسویں دلیل دوسر سینظرے کی

۱۱۵/۱۰ فی قُلُوبِهِم مَرَضَ فَرَادَهُمُ اللّهُ مَرَضًا وَلَهُمُ عَذَابٌ اللّهُ مَرَضًا وَلَهُمُ عَذَابٌ اللّهُ مَرَضًا وَلَهُمُ عَذَابٌ اللّهُ مَرَضًا وَلَهُمُ عَذَابُ اللّهُ مَرَضًا وَلَهُمُ عَذَابِ اللّهُ مَرضُ كُوزياده كرد اوراُن كواسط عذاب وردناك بيسب اللّه كادوه كاذب بيل بي عزيم معموم به وه اس آيت كامصداق بوسكتا به اور معموم بهى اليانبين بوسكتا به عزيم بيون كم تحول كاتمور بيل بيانبين بوسكتا به الإذاامام كامعموم بونا ضروري بها كه بم بيون كي ساتهور بيل بيانبين وسكتا بيانبين بوسكتا بيانبين ب

بچاسیوی دلیل دوسر سینکوے کی

٣٩//١٠ وَإِذَاقِيْلَ لَهُمُ لَاتَفْسِدُوا فِي الْآرْضِ قَالُوالِنَّمَا نَحُنُ مُصْلِحُونَ الْاِنَّهُمُ هُمُ الْمُفْسِدُونَ وَلَكِنَ لَا يَعْلَمُونَ رجب أن سَهُما مُصْلِحُونَ الْالِنَّهُمُ هُمُ الْمُفْسِدُونَ وَلَكِنَ لَا يَعْلَمُونَ رجب أن سَهُما كُما كَرْبِينَ بِرَفَادِ بِي آكاه ربوك مَي كَرْبِي بِينَ آكاه ربوك

بیلوگ ضرور مفسد ہیں مگرخود اپنے مفسد ہونے کوئین جانے۔ ہم کواس کے پوری شاخت غیر معصوم کے مفسد نہ ہونے کی بھی ہوئین سکتی اس لئے کہ اُس کی اصلاح معاش اور معاوز آتی کی اُس سے اُمید بقی نہیں ہو سکتی ہے آج کل کی مسلح اور ایفائے امر پوری نظیر ہمارے دعویٰ کی موجود ہیں لہذا ہادی اور مسلح کے کے وہی ہے جومعصوم ہواور اُس کی بیروی ہیں ہم کواصلاح کا یقین ہے۔

چھیاسویں دلیل دوسرے سینکارے کی

١٠/ ٣٤ ـ وَاتَّـ قُو ايُومًا لاتَجْزِى نَفُسٌ عَنْ نَفْسِ شَيعًا وَّلا يُقْبَلُ مِنْهَاهِ فَاعَةً وَلايُوخَلُمِنْهَاعَدُلْ وَلاهُمْ يُنْصُرُونَ ـأَسُرورَت ڈرو( قیامت) جس ون کوئی نفس کسی دوسرے سے کوئی چیز جز امیں نہ وے گا اور نہ کسی کی شفاعت دوسر کے نسبت قبول کی جائے گی اور نہ فدا (فدریہ) لیا جائے گا اورندان کی کوئی تھرت کرائے گا۔ اُس روز سے ڈرنے کولا زم ہے ایسے اعمال خیر كرنا جن سے خدا راضى مو اور جارى بإز پُرس ميل وبى اعمال مارى شفاعت كريں \_ بير دُرنا مول قيامت سے خصوص كى زماند كے ظلائق سے تيس ب اور بجا آوری افعال خیر کی بدون مدایت معصوم کے نبیس ہو مکتی جس کے قول پر واو ت اور علم یقینی مواور یمی امر موجب عصمت امام ہے جس کی پیروی کا ہم کو خدانے تھم دیا ہے۔اس کی دلیل میہ ہے کہ یا تو کوئی زماندایا ہے جس میں امام ند ہو کہ جس کے قول اورتعل يرجم كوبورا اطمينان بي ياايما كوئي زمانتيس بي بلكه برزمانه ميس ايك امام موجود ہے۔ پہلی صورت یعنی کوئی زماندوجو دِمعصوم سے خالی ہے وہ تو محال ہے اس لئے کہ پھرہم اس آیت کی مطابق عمل خیر کی بجا آوری اور معاصی کا ترک کی گی پیروی سے کریں۔ رہی دوسری صورت کہ ہرزمانہ میں امام موجود ہے اب وہ امام یا تو معصوم ہے یامعصوم نہیں ہے معصوم نہ ہونا امام کا پیچکسپ البی کی منافی ہے جیسا کہ برابرهم ثابت كررب بين اورمنافي حكمت كابونا كال باورا كروه امام برزمانه كا

معصوم ہے یہی ہمارا مطلوب ہے کہ زمانہ وجودِ امام معصوم سے خالی نہیں ہوسکتا۔
اب رہایہ کہ اگر امام موجود ہے اور خفی ہے (غائب ہے) تو اس کے ہونے سے کیا
فائدہ اس کا جواب یہ ہے کہ خداکا کام تقررامام کا ہے اور اطاعت اس کی اُمت کا
کام ہے خدا مجود کسی کواطاعت پرنہیں کرتا اب سبب غیبت کا ہماری بدا تمالی ہے اور
یہ بحث ہمارے موضوع سے خارج ہے ہم کو تو امام کا معصوم ہونا اس کتاب میں
فابت کرنا درکار ہے رہااس کا حاضر اور غائب ہونایا دوسر استلاہے۔

## ستاسی ویں دلیل دوسر سے بینکوے کی

۱۹ /۱۸ و کا تعیجه فراآیاتِ الله هُزُوًا برآیاتِ الله مُورَد در الله محدد کردر جو غیر معصوم مرکز ایسا جوغیر معصوم میست میسان البداامام و بی ہے جومعصوم ہو۔

#### ا فھاسی ویں دلیل دوسر ہے میتنکو ہے کی

اله اله اله المال اله الم المن بالمله والميوم الآخو بوض خدا براور قيامت كآن برايان لايا يعنى مبدا اور معاد كا قائل بوا اور ني اور امام اسى ك تعليم اور بدانت كواسط مقرد بوت بين اورآخرآيت كابيد و عَمِمِلَ صَالِحًا فَلَهُمُ الْهُورُهُمُ عِنْدُورُ وَ عِنْ خدا براور المام الى كالحيا فَلَهُمُ اللهُمُ يَحْوُنُونَ لِيعِيْ خدا براور المحرومة من عَلَيهم وَلاهُمْ يَحْوُنُونَ لِيعِيْ خدا بي فدا براور قيامت آن برايمان لا كرهمل نيك بهى كيا السياد كول كواسط اجر خداكى وركاه المام كي بدايمان لا كرهمل نيك بهى كيا السياد كول كواسط اجر خداكى وركاه المام كي بدايت سياس وقت بم كول سكتا بها وربخوفى بم كواسي وقت بوعتى بها المام كي بدايت سياس مواور وعوت يعنى بلانا كم ني اورام م كواسي واور وعوت يعنى بلانا في اورام كا أسى راه بريقيني بوجس راه برخدا بم كوبلاتا بهالبذا وولوس كامعصوم بونا واجب به ورندون ق اوراعتا وند بوگا

#### نواسویں دلیل دوسرے سینکٹرے کی

١٠/ ١٨ - كَا إِكْرَاهَ فِي الدِّيْنِ قَدَّتَبَينَ الرُّشَدُ مِنَ الْغَيِّ وينِ اسلام میں زبروسی اورمجبور کرنانہیں ہے (پکڑپکڑ کے مار مار کرمسلمان کرتے پھرو) ہدایت کے امور گراہی سے جدا کردیے مجے اب یا تو مراد بیرے کہ جملہ امود مدایت امور ضلالت سے جدا کر دیئے گئے یا کچھ کئے گئے اور پچھنیں دوسری بات تو عال ہے۔ دو دجہ سے اول تو یہ کہ ترجی بلا مرجی لازم آتی ہے اس لئے کہ بعض امور صلالت کابیان کرنا اوربعض کا نہ کرنا آخراس کی وجد کیا گراہی تو ہرتم کی بری ہے اور دوسرى وجد يدك كدا كربعض امور صلالت كابيان خلاق عالمنبين كياب اور جارى عقل ناقص پر اُن کی شناخت کو چھوڑا ہے یہ تکلیف مالا بطاق ہے ہم کب ایسے ہیں کہانی عقل ناتص ہے اُن امور کی شناخت کرلیں اب توا کراہ فی الدین ثابت موكا اورآيت اس كي نفي كرتى عاب ظامر موكيا كه خداف راوصواب وجيع احكام میں بیان فرما دیا ہے اب بیان فرمانا خدا کا قرآن مجید میں اگر مراد ہے تو اُس میں مجملات اور متشابهات اورتا ويلات اور محملات اوراس طرح احاديث بعي مشتل انہیں باتوں کی ہیں کہ بیان احکام جزئیداور تصدیق میں کافی نہیں لہذا ضرورت قرآن ناطق (امام) کی ہے جوان سب کی پوری تغییر اور ان سے کرتارہے۔اب اگر وہ امام معصوم نہ ہواُس کا قول بیان نہیں ہوسکتا اس لئے کہ اشتباہ غلط نہی اور غلط بیانی کا اُس پر قائم ہے۔

نویں ویں دلیل دوسرے بینکڑے کی

اور عالم جمیع اور عالم جمیع ہے اور علم جمیع ہوری ہے اور عالم جمیع معلومات کا ہے اور عالم جمیع معلومات کا ہے اور عالم جمیع معلومات کا ہے اور غنی مطلق ہے کسی طرح کی حاجت اُس کو تبین ہو کیا ایسے تعلیم اور افعال میں کوئی ایسی چیز نبین ممکن ہے کہ اُس کی تحکیت کی منافی ہو کیا ایسے تعلیم دانا سے غیر معصوم کی اطاعت کرنے کا تھم جمیع افعال واجبہ اور محرمہ میں اپنے دانا سے غیر معصوم کی اطاعت کرنے کا تھم جمیع افعال واجبہ اور محرمہ میں اپ

بندوں کو ہوسکتا ہے حالانکہ خدا کو معلوم ہے کہ بیغیر معصوم قدم قدم پرخطا کارہے اور اکثر احکام سے جال ہے خواہشہائے نفسانی میں گرفتار ہے لیس محال ہے کہ خدا ایسے کی اطاعت کا حکم اپنے بندوں کو دے لہذا امام معصوم ہے۔

#### ا کانویں دلیل دوسر ہے پینکڑے کی

البرائی المحکمة من المحکمة من المحکمة و من المحکمة و من المحکمة في المحکمة في المحکمة في المحکمة في المحکمت اور دانائی عطا کرتا ہاور جس کو حکمت سے مراد سے کہ سب جس کو حکمت دی جائے خیر کی اُن کے دی گئی ہے۔ حکمت سے مراد سے کہ سب چیز ول کاعلم واقعی حکیم کو ہو لین ہر چیز کی اصلیت اُسی کو معلوم ہو تصور ماہیت اور ترک کرنا تقد لین اور واقع کرنا افعال کا بطور مناسب بلکہ بطریق واجب اور ترک کرنا نامناسب امور کا اور کسی تصور اور تقد لین میں خطانہ کرنا جمیج احکام اللی کاعلم حیج اُس کو ہونا بھی کسی امر میں عمد اور مراز ور تعداد خطانہ کرنا جمیع احکام اللی کاعلم کی ہے۔ اب امام یا تو حکیم ہے اور خدانے اُس کو حکمت اور خیر کیر دیا ہے یا نہیں نہ دینا تو حکال ہے اور دیا ہے تو ضرور معصوم ہے اس کے کہ معصوم سے مراد یہی اجتماع اور اور بالا ہے۔ اور دیا ہے تو ضرور معصوم ہے اس کے کہ معصوم سے مراد یہی اجتماع اور اور بالا ہے۔

## بانویں دلیل دوسر سینکوے

۰۱/۳۲/۱۰ اِلَّا الَّذِيْنَ ظَلَمُوامِنَهُمْ فَلَاتَحْشُوهُمْ وَالْحَشُونِيُ ۔جو لوگ اُن میں سے ظالم ہیں اُن سے نہ ڈرو بلکہ جھ سے ڈرو۔اس آیت میں تھم ہے کہ ظالموں سے نہ ڈرواور خداسے ڈروخداسے ڈرنا یبی ہے کہ اُس کی اطاعت کرو۔

## اب میں کہتا ہوں

كه غير محصوم خالم ب تو أس كى اطاعت حرام ب اور امام معصوم ظالم

الفين جُلدووم

نہیں ہے اور اُس کی اطاعت واجب ہے خدا کے خوف سے لبذا امام معصوم کی اطاعت کا حرمت بھی اطاعت کی حرمت بھی فابت ہوگئی پس امام وہی ہے جومعصوم ہو۔
ثابت ہوگئی پس امام وہی ہے جومعصوم ہو۔

ترانوس دلیل دوسر سے پنکٹرے کی

سرسول بھیجا ہے۔ نہایت درجہ کی غرض رسول کے بھیجنے کی بہی ہے کہ اُمت کو گناہوں سے ہم نے آم میں اپنا سول بھیجا ہے۔ نہایت درجہ کی غرض رسول کے بھیجنے کی بہی ہے کہ اُمت کو گناہوں سے پاک کروے اور سے احکام شریعت کی اُن کو تعلیم کرے اور کل گناہوں سے پاک ہوجانا ای وقت ہوگا جب اُمت رسول کی اطاعت پوری پورے کرے۔ پھر چونکہ امام ٹائب رسول صلی اللہ علیہ وآلہ وہلم ہے اگر اُس میں ایسی ہدایت کی لیافت نہ ہوگا اُس کے ہدائت کی اُن افت نہ ہوگا اس لئے کہ اُس کے غیر معصوم ہونے نہ ہوگا اُن کے کہ اُس کے غیر معصوم ہونے سے بعض احکام کی جہالت کا شہر اُمت کو ہوگا اور خطا کاری کی اشتہاہ سے اُس کی عظمت قلوب میں نہ ہوگی البندا اُس کا امام بنا تافعل عبث ہے۔

چورانویں دلیل دوسرے سینکڑے کی

پیانویں دلیل دوسر سینکٹر سے کی

۱۰/ ۴۸/ محیر معصوم ہے مکن ہے کہ جس غرض سے وہ مقرر ہواہے اُس کا خلاف ظاہر ہو یعنی اظہارا حکام الٰہی منزل من اللہ کے خلاف احکام ظاہر کرے اور

ممکن ہے کہ جو تھم خدانے نازل کیا ہے اُسی کو چھپا ڈالے اور دونوں فعل کا کرنے والا اس کو اُن دونوں بد کرداری سے بچنے کا نہ خوداً س کو براو جہالت یا بظر خطاب اجتہادی یقین ہے نہ اُس کی پیروی اور مقلدین کو اب معلوم نہ ہوگا کہ بیرامام ہے امام ہونے سے ہوتا ہے۔

چھیانویں دلیل دوسرے سینکڑے کی

ا ۱۹۹/ سلیس تقریر منطق سے ہم دلیل سابق کو یوں لکھتے ہیں غیر معصوم کو اظہار کرنا کھا ہیں خیر معصوم کو اظہار کرنا کو اظہارا حکام اللی کرناممکن ہے اور نہ کرنا بھی ممکن ہے اور امام معصوم کو اظہار کرنا احکام اللی کا واجب ہے اور نہ کرنا محال (حرام) ہے اب کھلا ہوا متیجہ یہی ہے کہ غیر معصوم قطعاً غیرامام ہے لیعنی امام نہیں ہے۔

ستانویں دلیل دوسر سینکو لیکی

البسفة الفِتْنَة وَالْبَغِفَاءَ تَاوِيلِهِ وَلَا يَعْلَمْ تَاوِيلُهُ الْاللَّهُ وَالرَّاسِخُونَ فِي الْبِعِفَاءَ الْفِتْنَة وَالْبَغِفَاءَ تَاوِيلِهِ وَلَا يَعْلَمْ تَاوِيلُهُ الْاللَّهُ وَالرَّاسِخُونَ فِي الْمِعِلَم عَنْ الْمُوافِينَ فَي الْمِعْلَم عَلَم الْمُوافِينَ فَي اللَّهِ اللَّهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ الل

غین جلددوم

## اشانویں دلیل دوسرے بینکڑے کی

۱/۱۰ و غَوَّهُمْ فِی دِیْنِهِمُ مَّا کَانُوْ ایَفْتُرُونَ ۔ اُن کوفریب دیا ہے اَموردین میں اُسی افتر انے جس کے وہ کا ربند ہور ہے تھے۔ غیر معصوم ہے افتر اکی فریب میں پڑسکتا ہے اور امام معصوم بھی فریب خوردہ ہونہیں سکتا اس لئے کہ افتر اسے وہ بری ہے لہٰذاامام وہی ہے جومعصوم ہو۔

ننانوی دلیل دوسرے سینکوے کی

ترجہون الملے فاقبعونی پروی کرنی واجب ہے چنانچہ خدافر ماتا ہے۔انگنتم ترجہون الملے فاقبعونی پروی کرنی دوا سے سلی الدعلیہ وآلہ وسلم اگرتم خداکودوست رکھتے ہو میری پیروی کر وجب خدا کی مجت کا اقرار ہم سب کو ہے بین ہم سب اس کے مری ہیں کہ خداکودوست رکھتے ہیں لہذانی کی بیروی بھی واجب ہوئی ای پر ایماع کلِ امت کا ہوانوسِ قرآن سے بھی ٹابت ہوا اور امام کا تقررای غرض اجماع کلِ امت کا ہودی پرامت کو بیروی پرامت کو بیروی پرامت کو بیروی پرامت کو بیروی ہودی پرامت کو بیروی سے محبت خداکے حصول کا بھی پورایقین ہوا ور غیر معموم سے ممکن ہے کہ ایسی ہوایت کرے جو یقین پر ٹابت بیروی رسول کے حصول کا سب ہے اور جس سے عبت خداکے درجہ یقین پر ٹابت ہوالہذا امام وہی ہے جو معموم ہو۔

سویں دلیل دوسر سے سیکٹرے کی

ا/۵۵۔اِنَّ اللَّهَ عَلِيْمٌ بِالْمُفْسِدِيْنَ ۔فدامفدول کوخوب جانتا ہے۔خوب جانتا ہے۔خوب جانتا ہے۔خوب جانتا ہے۔خوب جانتا ہے۔خوب جانتا ہے۔خوب جانتا ہے ایم اصلاح بین الناس ہیں اور اُن کے باطنی اغراض جوعوام پرخفی ہیں اُن کو بھی خدا جانتا ہے با براہ فلط کاری وہ لوگ مرعی اصلاح ہیں اور دراصل اُن کی اصلاح کا انجام مفسدہ ہے اُسے بھی خدا خوب جانتا ہے اب معلوم ہوا کہ اس آیت سے مرادونی غیر معصوم جس کا فساد کرنا خوب جانتا ہے اب معلوم ہوا کہ اس آیت سے مرادونی غیر معصوم جس کا فساد کرنا

الفين جلدووم بالمستووم بال

ایسا ہواور امام معصوم کو بھی خدا خوب جانتا ہے کہ وہ کس طرح مفسد نہیں ہوتے للمڈا امام وہی ہے جومعصوم ہو۔

یہاں تک ہمارے ترجمہ کی دوسو دلائل پورے ہو چکے اب تیسر اسپئکڑا شروع ہوتا ہے خداانجام بخیر کردے۔

# تبسراسينكرا

بہلی دلیل تنبیر ہے سینکوے کی

٩٧/٩ فَ نَجْعَلُ لَعْنَهُ اللهِ عَلَى الْكَاذِبِينَ رَجِعُولُوں پرہم سب لل كرلعنت كريں غير مصوم مكن ہے كہ جھوٹ بول كرملعون ہوجائے اورامام معموم كا جھوٹ بولنامكن نہيں ہے ہى وہ ملعون نہيں ہوسكتا لہذا غير معموم امام نہيں ہوسكتا۔

دوسری دلیل تیسر بیننکڑ ہے گی

۱۹ / ۵۸ فیمن کا جگ کی فید من بغد ما جاء کی من العلم بھر جو خص تم سے اے محرصلی اللہ علیہ والد ملم جت کر ہے لین بحث ومباحثہ کرتے بعد اس کے کہتم کو علم یقین ہو چکا ہے اس آیت سے ظاہر ہوا کہ جت کرنے اور بحث مباحثہ اس کے کہتم کو علم یقین ہو وہ اس کے کہتم کو علم یقین ہو اور غیر معصوم کا قول اور فعل مباحثہ اس کے قول اور فعل سے استدلال اور احتجاج دونوں سے علم قطعی نہیں ہوتا ہے لبندا اس کے قول اور فعل سے استدلال اور احتجاج نہیں ہوسکتا بعنی اس کا قول اور فعل جمت نہیں ہوسکتا بعنی اس کا قول اور فعل جمت نہیں ہو اور امام معصوم کا قول بھی جمت ہو۔ ہو اور فعل بھی لبندا واجب ہے کہ معصوم ہو۔

میں کہتا ہوں

آیت کا تو مطلب میرے کہ جس کوعلم کسی چیز کا ہوائی سے دوسرا مخض مقابل جس کوعلم نہیں ہے اگر مباحثہ کرے تو پیصاحب علم اُس سے مبابلہ طلب کرے

گاجیبا کہ نصاری انجران سے جناب رسول صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے کیا اور جناب علامہ نے اس آیت کو عصمت امام کی دلیل تھم رائی اس کی وجہ بیہ ہے کہ ہم کو جب قول معصوم سے سی تھم کی دلیل فل جائے اور دوسر کے وغیر معصوم کا قول یافعل اس تھم پر ملا ہواب اگر وہ جارا مقابل ہم سے اس تھم میں مباحثہ کرے گا اُس کی وہی مثال ہے جو نصاری انجران کے مناظرہ کی جناب رسول صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم سے تھی اور خلاصہ بیہ ہے کہ غیر معصوم کا مقلد اُس کے پاس جت نہیں ہے اُس لئے کہ اُس کا پیشوا اہام غیر معصوم خود جت نہیں ہے پھر وہ قابل پیروی کے نہ رہا قابل پیروی کے وہی امام معصوم ہے جس کا قول اور فعل جت ہے۔

#### تىسرى دلىل تىسر يىتكۇ ئ

۱۰/۱۰ \_ وَيَقُولُونَ هُوَ مِنْ عِنْدِاللّهِ وَمَاهُو مِنْ عِنْدِاللّهِ \_ اور كَتِّ بي كه به بات خداكى طرف سے ہوسكتا ہے حالانكه وہ خداكى طرف سے نہيں ہے۔ به دروغ بھى غير معصوم سے ہوسكتا ہے اور امام معصوم سے بھى اليا دروغ صا در نہ ہوگا لہذا غير معصوم امام نہ ہوگا لين امام وہى ہے جو معصوم ہو۔

چوشی دلیل تیسر سینکوے

۱۲/۱۰ - برایک معصوم کی پیروی بالضرور بدایت ہے اور کی غیر معصوم کی پیروی بالضرور بدایت ہے اور کی غیر معصوم کی پیروی ضروری نہیں کہ بدا ہو پیروی سے گراہی پیدا ہو للذا غیر معصوم امام نہیں ہوسکتا لیس امام وہی ہے جومعصوم ہو۔

یا نچویں دلیل تیسر سینکارے کی

ا ۱۵/۱۰ وَمَاجَعَلَهُ اللَّهُ إِلَّا بُشُوى لَكُمْ وَلِتَطْمَنِنَ قُلُو بُكُمْ رِيهِ اللَّهُ اللَّ

احکام کی بنامحض ساعت پرہے یا کہ وہ امور جن کے بجائے اور یا ترک کرنے کی ہماری عقل ہم کو حکم دیتی ہے اور بیاطمینان قلب بدونِ معصوم کے ہونہیں سکتا اور اگر امام معصوم نہ ہو جوغرض نصب امام سے ہے لینی اطمینان قلب وہ فوت ہو جائے اور اُس کی نقیض پیدا ہواور بیمال ہے۔

#### چھٹی دلیل تیسر سینکڑے کی

١٠/ ٧٤ وَالَّـذِيْنَ هَــاجَــرُوُاوَ أَخُــرَجُوُامِنُ دِيَـارهِم وَ فَسَائِلُوا وَفَيْلُوا والاية جن لوكول نے جرت كي اپنے كر چور ساوريا اپنے گھروں کے نکال دیے گئے اورازے کفارسے کدان وال کیایا خود مارے گئے ان سب كامونس غرض ويى ب جبكراه خدامين بيصد مات آدى أمحائ اوريقين ال کا ہوکہ ہاں بیہ جہا درضائے الی میں ہواہے اب اس وقت اس کا بھی یقین ہوگا کہ غرض البی بوری موئی اور جو وعده فرمایا ہے کدان کے گنا موں کا بیر جہاد کفارہ موکر بہشت میں داخل ہونے کی امیدیقینی ہوگی اور جو جو وعدہ خدانے اس آیت میں کئے ہیں وہ سب پورے ہول گےاب جس وقت امام دعوت جہاد کرے تو انہیں امور کا یقین ہوتا در کار ہے اور یقین اس امر کا دعوت جہاد من مضائے اللی کی غرض سے ہے ( کوئی طبع نفسانی اور نہ کسی اور غرض فاسد کی راہ ہے کیاد کروتاریخی واقعات جہاد ہائے اسلامیہ کے زمانہ خلفا میں اور پڑھوکتب اہلست کو) أسى وقت ہوگا كہ امام معصوم هو در نه ضرور شبهه پیدا هو گا اور اطمینان قلب نه جو گا آور مطلوب یمی دونون امرین که دعوت امام کے محض لوجه الله جواور جم کواطمینان قلب بھی ہوجاتے ورنه جهاد سلطنت موكا اورملك كيري مطلوب موكى اور بهاند بيركه اسلام كاحجنثه أكثر گیا جیسے تیمورلنگ اورسیدسالا رمحمودغ نوی اور عالمگیروغیره کی جہادات \_

ساتویں دلیل تیسر ہے پینکورے کی

٥ / ٢٧ - وَإِذَاحَكُمُتُمُ بَيْنُ النَّاسِ فَاحُكُمُو أَبِالْعَدُل \_ جب كُولَ

عم کروبطور فیصلہ) آدمیوں کے درمیانی جھڑوں میں توعدل اور انصاف ہے مم دو۔ غیر معصوم پر ضرور شبیہ خلاف عدل تھم دینے کا ہے اور امام معصوم بھی خلاف عدل تھم نہیں دیتا ہے لہذا حاکم اور امام وہی ہے جومعصوم ہو۔

#### المحوين دليل تيسر بينتكڑ ہے كى

المرار ا

#### يهال تك

دسواں سینکٹر اکثاب الفین کا تمام ہوا۔ اب گیار ہویں سینکٹرے کے دلائل شروع کرتا ہوں۔

#### نویں دلیل تیسر ہے بینکڑے کی

اا/۲\_فاالگذین امنو اَو عَزَّدُوهُ و نَصَرُوهُ ۔ جولوگ ایمان لائے اور محدرسول الله طلبہ وآلہ وسلم کی عزت کی اور اُن کی تصرت اور امداد (آخرآ میہ تک) امام کا تقررای واسطے ہوتا ہے کہ رسول کی پیروی پر اور اُن کے ساتھ جونور نازل کیا گیاہے اُس کی پیروی پر اُمت کی دعوت کرے۔

لہذا نبی میں اورامام معصوم کے تقرر میں اختلاف نہ ہوگا اورغیر معصوم سے

اس امر کی صحت کا یقین نہیں اور نہ اس کے حصول کا یقین ہے اب اُس کا امام مقرر کرنا بے قائدہ ہوگاللمذاعصمت امام کی واجب ہے تا کہ نبی کی پیروی پوری ہو۔

میں کہتا ہوں

دیکھونی تو کہدرہے ہیں کہ قرآن اور اہلیت کی پیروی کرواور غیر معصوم کہدرہے ہیں حسینا کتاب اللہ۔ ہمارے واسطے قرآن کی پیروی کافی ہے اب نبی کی پیروی اور اُن کے اعزاز کی کب امیدایسے کہنے والوں سے ہوسکتی ہے۔

## دسویں دلیل تیسر سینظرے کی

اار ه فیل انتمائیہ می کونی الی ساتھ کہ دوا ہے مسلی الدعلیہ والہ وسلم کہ میں پیروی اس می کم کی کرتا ہوں جس کی مجھے وہی ہوتی ہے۔ بیہ لانا خدا کا نبی سے اس واسطے تھا کہ آمت پر نبی کا فرمانا عین فرمان خدا کا ثابت ہواور بید فرق نہ کریں کہ جو کچھ نبی ارشا دفر مائے ہیں اور قرآن میں نبیس ہے وہ تھم خدانہیں ہے بلکہ جو کچھ آپ کہتے ہیں وہی الہی سے اور آپ کے فرمانے میں بصیرت کے امور ہیں اور ہدایت ورحمت خدا اور اس بات کا تھین اُسی کو ہوگا جو حضور کو معصوم جانے اور اس کا معتقد ہو کہ اس کے خلاف بھی نبی نہ کریں گے اور جس کو آپ کی حصمت کا عقیدہ نہیں ہے وہ تو ہر طرح کا شہر ہا آپ کے قبل اور فعل پر کرسکتا ہے پھر امام کا بھی وہی حال ہے۔

### گیارهویں دلیل تیسرے سینکڑے کی

اا/۱۷ دینآایُها الَّذِینَ آمَنُوااَطِیعُوااللهٔ وَرَسُولَهُ وَلَاتُو الَّوَاعَنُهُ وَانْتُهُمْ تَسُسَمَعُونَ ۔اے گروہ مونین خدااور رسول کی اطاعت کرداور حکم رسول سے روگردانی ندکروحالا تکہتم اُس حکم کوئن رہے ہو۔اس آیت میں حکم خدااور رسول گوئن کرنہ مانے کوٹرام فرمایا۔اب دیکھوکہ حکم خدااور رسول کا واجب الا تباع وہی

ہے جس کے سننے سے یقین اس کا ہوکہ بیتم خداہ اور بیلین اُسی وقت ہوگا کہ سنانے والا معصوم ہو ورنہ فاسق کی خبر کی پیروی کو خدانے منع فرمایا ہے اور اُس کی شخص کا تحقیق کا تحکم دیا ہے۔ اِذَا جَدَء مُحمم فَاسِق بنباً فَتَبَیّنُو اَ ۔ اور ہم نے دلیل ۱۹۷۱) میں لکھ دیا ہے کہ فاسق سے مراد غیر معصوم ہے اس لئے کہ جو غیر معصوم ہے اُس کی خبر ہی پر یقین نہیں ہوسکتا ہے آگر چہ عادل اور ثقہ بھی ہولہذا ہے آیت غیر معصوم کی خبر سے روگر دانی کو منع نہ کرے گی ۔ پھر چونکہ نبی کی خبر وحی کی متابعت واجب کی خبر سے روگر دانی کو منع نہ کرے گی ۔ پھر چونکہ نبی کی خبر وحی کی متابعت واجب ہے اور یقین اُسی کے بچے ہونے پر ہے اور امام قائم مقام نبی کے ہے لہذا امام کی خبر وحی بھی ایسی بھی ہونی ضروری ہے ۔ اب عصمت امام کی مثل عصمت نبی کے واجب ہوئی تاکہ اُس کی خبر وحی سے بھی علم حاصل ہواور اُس سے روگر دانی 'حرام ہو جس ہوئی تاکہ اُس کی خبر وحی سے بھی علم حاصل ہواور اُس سے روگر دانی 'حرام ہو جس طرح نبی کے قول سے حرام ہو۔

بارهویں دلیل تیسر ہے پینکورے کی

اا/ ۷- یسا آیھا السلایت آمنو الات خونو السله و رَسُولَهٔ وَتَنَعُمُ وَانَّتُمُ تَعُلَمُونَ حَدْ الورسول کی خیات نہ کرواور اپنے آمنو کی است میں جان ہو جو کر بھی خیات نہ کرو حیات کو حرام فرمایا ہے بعد علم کے اور علم سے مرادیہ ہے کہ اُس کا امانت ہونا اور اُس امانت کی خیات کا حرام ہونا بھینی ہولہذا واجب ہے کہ خدا کوئی ذریعہ بھی ایسا پیدا کردے جس سے ہم کو علم امانت اور اُس میں حرمت خیات کا ہوجائے اور بیطریق اور ذریعہ وہی نجی ہے جس کے قول پر یقین اُس کی معصوم ہونے سے ہوتا ہے اور امام اُس کا جانشین ہے لہذا اُس کا بھی معصوم ہونا واجب ہے تا کہ اُس کا قول بھی مفید علم ویقین کا ہو۔

تیرهویں دلیل تیسر سینکٹرے کی

ا / ۱۹۔ جوغیر معصوم ہے اُس کا منافق ہونامکن ہے اور کسی امام کا منافق ہونا مکن نہیں ہے اور کسی امام کا منافق ہونا اس لئے

ممكن ہے كەزبان سے اقرار شہادتيں كا ہرگز كافی جوت ايمان قبى كانبيل ہے اس لئے كدل كا حال سوائے خدا كے كون جا نتا ہے۔ ديھوقر آن كو و مِمْن حول كُمْ مِن الْاعَرابِ مُنافِق فَوْنَ وَمِن اَهْلِ الْمَدِينَةِ مَرَدُو وُ اُعْلَى النِّفَاقِ ۔ اعراب ميں بھى منافق تے اور بعض اہل مدينہ يعنى بستيوں كے رہنے والے پئے سرے كے منافق تے جن كو ہمارے نبى بھى نہ جانے تے اور اللّٰداُن كو جانتا تھا۔ اور جب خدانے نبى كو اُن كى شاخت كرائى تب حضور نے اُن كنام حديفه كو ہلائے۔ چونكه اس كتاب ميں مطاعن (بحض عيب) صحابہ اور خلفائے غير معصوم كا لكھنا مجھے منظور نہيں ہے لہذا ميں حوالدويتا ہوں اُن كتب كا جونفاق كے بيان ميں علائے شيعہ لكھ چكے۔ خلاصہ بيے كہ جب نبى كومنا فقين كاعلم نہ تھا تو ہم تم كس شار ميں ہيں بس اسى قدر ہم كواس رسالہ ميں لكھنا كافى ہے۔

چودھویں دلیل تیسر ہے سیکورے کی

احکام شرعیہ میں قطعاً واجب ہے اور امام قائم مقام رسول کے ہے اُس کو بھی ایسا ہی ہونا ضروری ہے پس عصمت خدا سے رسول اور امام دونوں کی واجب ہوئی اور یہی مطلوب ہے۔

## بندرهوي دليل تيسر يستكوري

اا/ 19 افیل اغتمانی آفیسر آئ الله هٔ عَمَالُی وَرَسُولُهٔ وَالْمَهُ وَرَسُولُهُ وَالْمَهُ وَمِسُولُهُ مَا الله علیه وَآله وَلَمُ مُولِ الله علیه وَکَا ورسول اورمومنین بھی دیکھیں گے۔مومنین سے موادکل مومنین نہیں ہوسکتے اس لئے کہ دیکھنے سے مطلب گرانی اعمال خیراور شرکے ہے اور گرانی کا کام حاکم کا ہے لہذا بعض مومنین مراد ہیں وہی مومنین جن کی گرانی مساوی گرانی رسول کے ہولہذا وہی بعض مومنین مراد ہیں جومعموم ہوں اور خطا گرانی میں نہ کریں۔اب لیکھی یا تو امام ہے یا غیرامام ۔غیرامام تو ہونہیں سکتا اس لئے کہ اُس کو حکومت اور گرانی کا حق تہیں ہے لہذا وہی امام مراد ہے۔

#### میں کہنا ہوں

ای آیت سے تقدیق آن احادیث کی ہوتی ہے جوآئم نے فر ایا ہے کہ ہم پر اعمال ہوئین فرشنے عرض کرتے ہیں اور کتب اہلسنت سے بعض رویائے صادقہ بھی ہم کو ملے ہیں کہ جن سے ائم علیم السلام پر عرض اعمال کا شبوت ہوتا ہے پر حود ماری کتاب ما نین کو۔

## سولہویں دلیل تیسری سینکڑے کی

اا/اوروانحسرُوُنَ اعْتَسرَ فُسواْبِدُنُسُوبِهِمْ خَسَطُواعَهُمَالاً صَسالِيحُساوَّا نَحَرَسَيْسَاً رالآية روسرے لوگ دوجي جواپ گنا ہوں کا اقرار کرتے ہیں جنہوں نے عمل نیک اور بدکو ہاہم ملادیا ہے۔ بھی عمل نیک اور بھی عمل

بدكرتے ہيں بهى لوگ غير معصوم ہيں جن كوامام اچھى اور برى باتوں كى تعليم كرتا ہے اوراً سى كى تعليم كے سيح ہونے كاليقين أسى وقت ہوگا كہ وہ خود نيك اور بديس غلط نه كرے لہذاوہى معصوم ہے۔

#### سترہویں دلیل تیسر سے پینکوے کی

المسورة آخرون مُرجَون لامُراللهِ إِمَّاانَ يُعَدِّبَهُمُ اَوْ يَتُوبَ عَلَيْهِمْ اَوْ يَتُوبَ عَلَيْهِمْ مَوَا كَلْهِ إِمَّا اَنْ يُعَدِّبَهُمْ اَوْ يَتُوبَ عَلَيْهِمْ مَوَا كَلْهُ وَرَرْ رَرْ وَرَرْ رَرْ اللهِ إِمَّا اَنْ يُعَدِّبَهُمْ اَوْ يَتُوبُ وَ عَلَيْهِمْ مَلَا كَرُونَ وَرَرْ اللهِ عَلَيْهِمْ مَعُوم فرقه بِ عَلَى اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْهُمْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمْ اللهُ عَلَيْهُمْ اللهُ عَلَيْهُمْ اللهُ عَلَيْهُمْ اللهُ عَلَيْهُمُ اللهُ عَلَيْهُمْ اللهُ عَلَيْهُمْ اللهُ اللهُ عَلَيْهُمْ اللهُ عَلَيْهُمْ اللهُ عَلَيْهُمْ اللهُ عَلَيْهُمْ اللهُ اللهُ عَلَيْهُمْ اللهُ عَلَيْمُ اللهُ عَلَيْهُمْ اللهُ اللهُ عَلَيْهُمْ اللهُ اللهُ عَلَيْهُمْ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْهُمْ اللهُ اللهُ عَلَيْهُمْ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْهُمُ اللهُ اللهُ

حصددوم ختم موا

شکرخداجهان تک مجھ سے ممکن ہوا آسان دلائل کو (۱۰۳۵) دلیلوں سے منتخب کرکے (۲۱۷) دلائل کھے اب تیسرا حصداور چوتھا حصہ شروع کروں گا اُس میں منتخب کرکے (۲۱۷) دلائل کھے اب تیسرا حصداور چوتھا حصہ شروع کروں گا اُس میں اور تیس اور نتیجہ کے اختلاف کا جھکڑ انتظفیین کا اُن میں نہیں ہے اُن کو مستوی اور تیس نفیض اور جھکڑ ہے اختلاف کا جھکڑ انتظفیین کا اُن میں نہیں ہے اُن کو تیسرے حصہ میں اور جھکڑے کے دلائل کو چوتھے حصہ میں ورج کروں گا تا کہ طلباء میں موجائے اور منطق الشفااور شرح مطالع کی حاجت نہ رہے۔ علوم تو تعلیم علم بربان کی ہوجائے اور منطق الشفااور شرح مطالع کی حاجت نہ رہے۔

#### خاتمه

یہ بھی جھے منظور ہے کہ جس امام کی عصمت کا اثبات ان دلائل سے کیا گیا ہے بذرایعہ آیاتِ قرآ نیداور دلائلِ عقلیہ کے اُس امام کی چند صفات بھی لکھ دوں

تا كەدونون فريق أن كومطالعه كريں۔

معصوم ہونا کوئی چھوٹی بات نہیں ہے بلکداُس کے لوازم اور اسباب پرنظر کرنے سے معلوم ہوتا ہے کہ معصوم خدا تو نہیں ہے مگر جس قدر کام خدا کی خدائی ٹابت کرنے کے ہیں سب اُس کی ذات سے خدا نے متعلق کردیئے ہیں چنانچہ شافعی نے کہددیا۔

> كُفِّى فِيُ فَضُلِ مَوَّلَانَاعَلِيِّ وُقُوَّعُ الشَّكِّ فِيُهِ أَنَّهُ اللَّهُ

یمی بات فضیلت علی میں کافی ہے کہ آپ کے خدا ہونے میں لوگوں کوشک ہور ہاہے۔ غالی اور صوفی اور نصیری کے اقوال سے تو میں تو بہر تا ہوں۔ ہاں اپنے امام برحق علی بن موی الرضا علیہ السلام نے جوشان امام اور امامت کی بیان فرمائی ہے اُس کواس رسالہ کے خاتمہ میں لکھویٹا موجبِ خاتمہ بالخیر ہونے سے اپنے رسالہ کاخیال کرتا ہوں اور موشین کی جلاءِ قلوب اور تنویر بصیرت کا ذریعہ جھتا ہوں۔

عبدالعزیز بن مسلم کہتے ہیں کہ ہم چندلوگ بمقام دم وہمراہ اپنے سردار اورامام کے شے ابتدائے ورودم وہیں بروز جعم جدجا مع میں ہمارا جلسہ ہوااوراً س میں ہمارے چند خالفین بھی شریک سے اور مسئلہ امامت کا ذکر چھٹرا اور کشت میں ہمارے چند خالفین بھی شریک سے اور مسئلہ امامت کا ذکر چھٹرا اور کشت اختلاف جوامت میں دربارہ امامت ہے وہ بیان ہوتا رہا اُس جلسہ ہے اُٹھ کر میں خدمت امام میں حاضر ہوا اور اُن تجویزوں کو اور باہمی حکرار کو بحضور امام عرض کرویا امام علیہ السلام نے تبہم فرما کر فرمایا کہ اے عبدالعزیز بیدلوگ جابل ہیں اور اپنی تجویزوں سے فریب خوردہ ہیں یالوگوں کو فریب دیتے ہیں ۔ خدانے اپنے نبی کی تجویزوں سے فریب خوردہ ہیں یالوگوں کو فریب دیتے ہیں ۔ خدانے اپنے نبی کی قبض روح کرنے سے پہلے اُس کے دین کو کائل کر دیا کہ نبی پرقرآن ایبا اُتاراکہ جس میں واضح بیان ہر چیز کا ہے جرام اور طلال اور حدود اور احکام اور کل امور جن کی آدمیوں کو حاجت ہے چنانچے فرمایا خدانے کہ ہم نے قرآن میں بیان کرنے سے کی آدمیوں کو حاجت ہے چنانچے فرمایا خدانے کہ ہم نے قرآن میں بیان کرنے سے کی

چیزی کی نہیں کی اور جھ الوداع جوآ خرعرر رول تھا اُس میں یا آیت نازل کی آج کے روز تہمارے دین کوہم نے کامل کیا اورا پی نعت کا اتمام کردیا اورا سلام کے دین ہجھنے پرتم سے ہم راضی ہوئے ہی امر امامت ہے جس سے دین پورا ہوا نبی سلی اللہ علیہ والدوسلم نے بھی اپ عرفے سے پہلے اُمت کی جملہ معالم دین کو بیان فر ما دیا اور اُن پررا وحق واضح فرما دیا اور میانہ یعنی بھی کی راہ بھی پر چلنے کو اُمت کی ہدایت فرما دی کہ علی علیہ السلام کونشان را وحق اور امام مقرر کر دیا اور جملہ امور محت کی ہدایت فرما دی کہ میں کھی نہیں فرمائی ۔ جس کا مید گمان سے یا نیول ہے کہ خدائے اپنے وین کو کامل میں کہا ہوگا ہوں کر دو اور اُس کا بلند مقام عقول اُمت سے بہوئے ہیں کہ میں کیا وہ کتا ہا میں کی قدر کو اور اُس کا بلند مقام عقول اُمت سے بہوئے ہیں کہ اُن کو اختیار امام بنانے کا جماع اور مور وہ سکتا ہے۔

اُن کو اختیار امام بنانے کا اجماع اور مشورہ سے ہوسکتا ہے۔

#### المامعين أروحه وأوارا المانية الماجاج

کی قدر بری ہے اور شان اُس کی قطیم ہے اور مکام اُس کا برتر اور اُس تک چنچنے کو منع کرنے والی ہے اور اُس کا ملنا بہت دور ہے کہ آ دی اپنی ناقص عقول سے یا اپنی تجویز وں سے وہاں تک پہنچیں اور کسی کواپئے اختیار سے امام بنالیں۔

#### امامرت

وہ درجہ ہے جس سے خدانے پہلے حضرت ابراہی خلیل کو بعد اُن کے نی ہونے اور خلیل ہونے کے امامت سے خصوص فرمایا لہذا امامت درجہ سوم اور فضیلت آخری ہے جس سے اُن کومشرف فرمایا اور کہہ دیا کہ میں تم کواے ابراہیم امام بنانا چاہتا ہوں خلیل نے فرط سرور سے اس رتبہ کے طفے سے عرض کی اور میری ذریت میں سے بھی کسی کو بیر تبہ طے گا خدانے فرمایا کہ ظالمین کو میرا عہد ایامت نہیں طے گا اس آیت نے ظالم کی امامت کوتا قیامت باطل کر دیا اور برگزیدگان اللی کا بی عہدہ ہوگیا پھر حضرت ابراہیم کو خدانے بیر بزرگی دی کہ اُن کی ذریت میں اللی کا بی عہدہ ہوگیا پھر حضرت ابراہیم کو خدانے بیر بزرگی دی کہ اُن کی ذریت میں

سارباب مفوة اورطهارت كوپيداكيا چنانچفرمايا - وَوَهَبْ سَالْسَهُ إِسْسَحَسَاقَ وَيَعْقُوبَ نَافِلِةً وَكُلا جَعَلْنَاصَالِحِينَ رديابِم نِ ابرابيم كوفرزندسى باساق اور يعقوب عطيد بلاوجوب استحقاق اورسب كوبم نے نيكوكار بناديا۔ وَجَعَلْنَا هُمُ آئِمَةً يُّهُدُونَ بِأَمُرِنَا أَوْحَيُنَا الْيُهِمِ فِعُلَ الْخَيْرَاتِ وَإِقَامَ الصَّلُوةِ وَإِيْتَآءَ الزَّكُوةِ وَكَانُوا لَنَاعَابِدِينَ -ان سبكويم في ام بادى اسيخ امركابنايا اور اعمال نیک کرنے کی اُن پر وی کی اور نماز بریا کرنی اور زکوۃ دینے کا اُن کو یا بند کردیا اور پیرسب لوگ خاص جاری عبادت کرتے تھے۔ پیرامامت جیشہ ذریت ابراہیم میں چلتی رہی بعض اولا دکوبعض ہے ایک قرن گذر کر دوسرے قرن میں پہنچتے يهنيخة تااينكهاس كاوارث خدان جهارت نبي صلى الله عليه وآله وسلم كوفر ما ديا چنا نجيه كِبَاجِ إِنَّ الوَّلَ النَّاسِ بِإِبْوَاهِيْمَ لَلَّذِيْنَ اتَّبَعُوهُ وَهِلَا النَّبِيُّ وَالَّذِيْنَ المَنوُاوَ اللَّهُ وَلِيُّ المُولِمِنينَ فَريب راس منصب من ابراييم كوه لوك بين جواُن کی تالع ہے (اعقاب میں) اور پنی (محرصلی الله علیہ وآلہ وسلم) بھی اُسی طرح قریب تر ہیں اور وہ لوگ جو پورے موس ہوئے اور خدا ولی اُنہیں موشین کا ہے۔اب میعہدہ خاص ہمارے نبی کا ہوگیا۔ پھرانے بھم خدا امامت کوعلی علیہ السلام کوعطا کیا اُسی طریقہ سے جوخدانے رسم جاری کی تھی۔ چنانچے فرمایا ہے۔اب ہوگی امامت ذریت علیٰ میں اُن لوگوں کا عہدہ جو برگزیدۂ خدا میں ایسے برگزیدہ جِن كُوخِدانِ عَلَم اورا يمان دياب چنان فرما تا بيروقالَ الكَذِينَ أُوتُ واالْعِلْمَ وَ الْإِيْمَانَ لَقَدلَبِفُتُمْ فِي كِتَابِ اللهِ إلى يوم الْبَعْثِ اوركَها أَن اوكول في جن کوعلم اورایمان دیا گیا ہے ابتم تھہر گئے کتاب خدا ( قرآن ) کی ہمراہی میں قیامت تک اب بدامامت اولادعلی میں قیامت تک رہے اس کئے کداب کوئی میں بعد محرصلی الله علیه وآلہ وسلم کے نہ ہوگا (جس کی ذریت میں امامت قائم ہو ) پھر کہاں سےاختیاراہام بنانے کاان جہال کو(خلاف قرآن) حاصل ہوا

مامت

مرتبدا نبیاء کا وارث اوصیائے انبیائے کا ہے۔

امامت

خلافتِ خدااورخلافتِ رسول اورمقام امیر المومنین اور میراث حسن اور حسین کی ہے (نہ بطریق میراث دنیوی)

مامت

سے دین استوار ہوتا ہے اور مسلمین کا نظام درست ہوتا ہے اور دنیاوی امور کی اصلاح اور مومین کی عزت ہوتی ہے۔

امامت

اسلام کی الیم جڑ ہے جو بالیدگی یا رہی ہے اور شاخ الیم ہے جو بلند ہورہی ہے۔

أمام

ہی کے ذریعہ سے نماز اور زکوۃ اور روزہ اور جہاداور کے قائم رہتا ہے اور فئے ( لینی پس انداز جوہو ) اُس کی زیادتی اور صدقات کی افزونی حدود اور احکام کا جاری کرناچور گھلٹیاں جدھرسے خالفین کا حملہ اسلام پر ہوائن کورو کنا محافظ مقرر کر کے ( آدمی ہوں یا دلائل اور براہن )۔

امامم

حلال خدا کوشیح طور پرحلال اور حرام خدا کوحرام بتلا تا ہے اور حدود خدا کو قائم کرتا ہے دین خدا پر جوجملہ ہوائے دفع کرتا ہے اور راہ خدا کی طرف حکمت اور موعظہ حسنہ سے دعوت کرتا ہے اور ججت بالغہ (پوری دلیل) سے اُسی کی دعوت ہوتی الفين جلدوم حديد كريم

ہے جس کوکوئی رہبیں کرسکتا۔

امام

وہ آفابِ عالمتاب ہے جواپے نورسے عالم کوجلا اور روشنی دیتا ہے اور سے الم کا اور روشنی دیتا ہے اور سے آفاب ایسے افق (جائے طلوع) پر ہے جہاں تک دست درازی کسی کی نہیں چل سکتی اور نہ آئی تعین اُس نور کو پورا پورا دیکے سکتی ہیں یامراد ریہ ہے کہ کسی کی حکومت یا نظر پراُس کو پہنچ نہیں سکتی ہے۔

امام

چاند ہواور نور ہے جو کہ اور جراغ ہے جس کی لوشگفتہ ہواور نور ہے جو پھیلا ہو اور ستارہ ہے جو کھیلا ہو اور ستارہ ہے جو تاریکی میں راہ نما ہو اور شہروں کی میانہ راہ اور ویران جنگلوں اور دریاؤں کی لہروں میں ہدایت کرتا ہے۔

أماط

وہ آب شیریں ہے جوعین تشکی میں بیاسے کو ملے اور دلالت کرنے والا ہدایت کا اور ہلا کت سے بچانے والا۔

اماهم

گویا گرم آنچ ہے گرم مقامات پر اُس کے واسطے جو سردی سے کا عبتا ہوا تا پنے کے در پے ہوااور مہا لک میں ایسی دلیل ہے جو اُس سے جدا ہو ہلاکت میں بڑے گا۔

اماعم

وہ کلزاہے بادل کا جو برنے والا ہواوروہ بدلی ہے جو بڑی برئی بوندوں سے برسے اور بدلی کی دھوپ جوخوب صاف ہوتی ہے اور جھت سامیہ دار اور وہ زمین ہے جو ہمواریا وسیع ہواوروہ چشمہ ہے لبریز اور پھمہ پُر آب باغ سرسبز۔

أماتم

انیں۔رفیق یعنی منشین نرمی سے محبت کرنے والا ہے اور بمنزلہ پدر مہر بان اور برادر هیتی کے اور وہ مادر ہے جو کہ چوٹ نچوں پردل دادہ ہو (مرادیہ ہے کہ امام کورعایا سے ایسی محبت ہوتی ہے جیسی ماں کوچھوٹے بچوں سے ) بندوں کی جائے بناہ مصائب۔

أمام

امین خداہے ختن میں اور جمتِ خداہے اُس کے بندوں پر اور خلیفہ خدا ہے بلا والہی میں خدا کی طرف ای کو بلا تاہے خدا کی عظمت حرم محرّم پر جو جملہ کرے اُسے دفع کرتاہے۔

امام

گناہوں سے پاک اور عیوب سے بری علم البی سے مخصوص حلم (عقل) سے نامز دوین کا منتظم باعث عزت مسلمین حفیظ میں ڈالنے والا منافقین کا باعث ہلا کت کفار۔

اماط

یگانداینے زماندگاندگوئی اُس کا مقابل ہوسکتا ہے اور ندکوئی عالم اُس کے علم سے برابری کرسکتا ہے نداُس کا کوئی برابری کرنے والانداُس کا کوئی مثل ندکوئی فظیر ہوسکتا ہے۔ ہرایک فضل اور بزرگ سے مخصوص ہے بدون اس کے کداُس بزرگ کوئسی سے طلب کیا ہو ایا کسب اور اکتباب سے اُس کو حاصل کیا ہو (بلکہ محض خداداداور وہٹی طورسے) جو خاص طریقہ خدائے بخشدہ کا ہے۔

میں کہتا ہوں

یہ گیارہ فقرات بعددگیارہ امام کے ارشاد ہوئے جو حالت ظہورائمہ سے تعلق رکھتے ہیں اور بار ہویں امام منظر کے خاص اوصاف چونکہ جداگانہ ہیں اُن کا

ذکراس حدیث مین نہیں فرمایا جب امام ایسے کمالات سے متصف ہے پھرکون مخص ایسا ہے کہ جوان صفات کو پہچان کراُس کو اپنا امام بنائے اور اپنا امام اُس کواختیار کرے۔ افسوس صد افسوس عقلیں آ دمیوں کی گمراہی میں پڑیں اور سرگردانے دانش کو ہوئی اور خیران میں عقل شجیدہ آگئی عقل اور طم اور لب بیتین درجہ جدا جدا ادراک کے ہیں۔

جن کی تفصیل طولانی ہے چیٹم ہائے بینا تھک کررہ گئی ہیں کہ سیجے امام اور جھوٹی میں فرق نہیں کرتی ہیں بوے بوے نامی لوگ اس مقام پر چھوٹے ہو گئے اور حكمائے تامي كونتير ہوگيا اور برك بور والشمندوں كى ہمت قاصر ہوگئ اور بوے برے خطیب واعظی زبان کندہوگی بوے بوے صاحبان عقل جاال ہو گئے بوے بڑے شاعروں کی زبان کند ہوگئ بڑے بڑے ادیب خوش بیان عاجز اور بڑے بڑے بلغ تصبح تھک گئے کہ چھوٹی سے چھوٹی شان امام کی بیان کر عیس یا کوئی ادنی سی فضیلت امام کی ظاہر کر دیں اور سموں نے عجز اور تقصیر کا اقرار کر دیا۔ کیونکہ بورى صفت امام كى كوئى ندكر سكے اور كيونكر أس كى كند حقيقت كوكوئى وريافت كرسكے يا کوئی امرامام کے امور میں سے سمجھ سکے یا کوئی اور غیرامام اُس کی قائم مقامی کر سکے اورجو کام امام کرسکتا ہے بیغیرامام أس كرنے میں خلائق كوامام سے بے برواہ کردے برگز ایسانہیں اور کیوکر ہوسکے اور کہاں ایسا ہوسکتا ہے حالا تکدامام اس کے كرنے ميں خلائق كوامام سے بے يرواه كردے مركز نبيل اور كيوكر موسكے اور كہاں الیا ہوسکتا ہے حالانکہ امام اُس دور مقام پر ہے جیسے جم یعنی ستارہ (شاید مراواس مجم سے زخل ہے جو خاص امیر المونین اور دیگر اوصائے انبیائے علیهم السلام کا ہے جیسا كداحتاح طرى على سعد منجم كى حديث من واردب) جوسى كے باتھ من نبين آسکتا ہے بعنی کمی کا دسترس امامت تک نہیں ہوسکتا اور نہ کسی کے صفت کرنے سے اُس کی پوری صفت ہوسکتی ہے۔ پھر کہاں اُمت کا اختیار رہا امام کے مقرر کرنے

میں اور کہاں بیں وہ عنول جواپنی تجویز سے ایسے امام کو بنا کمیں اور کہاں ایسا امام پایا جاتا ہے کیا ان لوگوں کو گمان ہے کہ سوائے آل محمصلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے اور کوئی امام ہوسکتا ہے (مرادیہ ہے کہ جب امام کا ہمیشہ نسل انبیاء سے ہونا اور اُس کا تقرر منجانب اللہ ہونا نقل اور عقل ووٹوں سے ثابت ہے پھر امت کو اختیار امام بنانے میں کوئکر ہوسکتا ہے (ترجمہ حدیث بقد رضرورت یہاں تک ہوچکا)

#### (٢١٩عقالد)

اب میراارادہ ہے کہ مخضرخواص اور محامداد صاف ائمہ علیہم السلام کو بھی لکھ دول کہ ہمارے گروہ تن پژوہ (پختہ) کوامام کی نسبت کیسا عقیدہ رکھنا واجب ہے اوروہ بزرگوار کسے تنصیب

#### <u>پېلاعقىدە</u>

میں ہے کہ جب خدا طلق پر بدون امام کے قائم نہیں ہوتی۔

(٢) زمين بھي جب خدات خالي نبيل رہتی۔

- (٣) اگرزین پرفقط دوی آدمی باقی موں ایک آن میں سے امام ضرور ہوگا۔
- (٣) خلق خدا پر گواہی دیے والے بروز قیامت انتہام السلام ہوں گے۔
  - (۵) ہادیان برحق یمی گروہ ائٹہ کا ہے۔
  - (٢) واليانِ امرِ خدا اورخز بينه علم اللي ائر عليهم السلام بين \_
- (2) خلیفہ خداز مین پراوروہ دروازے جدھرے آنے کا تھم خدانے ویا ہے حضرات ائر علیم السلام ہیں۔
  - (٨) ائمةٌ نورِاللي بين\_
  - (۹) ائمہ ارکان زمین کے ہیں۔
- (۱۰) بندگان محسود جن کا ذکر قرآن میں ہے یہی برگزیدہ خدا ہیں پر صور آمُ یَحُسُدُونَ النَّاس الآیة ۔

الفین جلدروم (۱۱) علامات جن کی قرآن میں خدانے ذکر کیا ہے یہی ائمہ علیہم السلام ہیں۔

(۱۲) آیات الی جوقر آن میں مذکور ہے انہیں ائمہ ملیم السلام سے مراد ہے۔

(۱۳) خدااوررسول نے ان کے ساتھ رہنے کوفرض کیا ہے بہی المما ہیں۔

(۱۲) اہل ذکر جن سے خدانے سوال کرنے کا حکم دیا ہے یہی حضرات ہیں۔

(۱۵) جس گروہ کوخدانے علم سے موصوف کیا ہے اُن سے مرادیبی گروہ ہے۔

(۱۲) \_ راسخین فی العلم سے مرادیجی لوگ ہیں۔

(١٤) جن كوخدان علم ديااوران كردون مين علم راسخ موكيا بي بكي كروه مرادب-

(۱۸) جن کوخدانے برگزیدہ مصطفین الاخیارار شاد کیا ہے اور اپنی کتاب کا اُن کووارث کردیاہے یہی اسم علیہم السلام میں۔

(۱۹) قرآن مجید میں دوایام کا ذکر ہے ایک امام جوخدا کی طرف بلاتا ہے دوسرا امام جو دوزخ کی طرف دیجوت کرتا ہے۔خدا کی طرف بلانے والے یہی ائمہ معصومین ہیں۔

(۲۰) متوسمین (خیال کرنے والے یا فراست سے امور کو دریافت کرنے والے یا فراست سے امور کو دریافت کرنے والے ) جن کو خدانے قرآن میں ذکر کیا ہے یہی اگر ہیں اور حدیث ویکھے امام ہے۔

(۲۱) اعمال خلائق روزانه ني أورائمة برعرض كئے جاتے ہيں۔

(۲۲) ائمةً معدنِ علم اورشجرهُ نوّت بين \_

(۲۳) ایک امام دوسرے امام ے علم کوبورافت یا تاہے۔

(۲۴) جارے نبی کاعلم اور میج انبیاءاوراوصیائے انبیائے گزشتہ کاعلم سب اسم یہ کو ہے۔

(۲۵) جنتی کتابیں خدانے اتاریں سب اعمۃ کے پاس ہیں اور باوجودا خلاف زبان کے سب کوائمہ جانے ہیں۔

(۲۲) اسم اعظم كاعكم خدانے أن كوريا ہے۔

(12) آیاتِ البیاء سبان کے ماس ہیں۔

(۲۸) صلاح رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم المرة کے باس ہے جس کی مثال

Contact : jahir ahhas@yahoo com

تابوت بنی اسرائیل کی ہے۔

(۲۹) صحیفہ اور جفر جامع اور مصحف فاطمہ سب ان کے یاس ہے۔

(۳۰) سورہ قدر (اناانزلناہ) میں جونزول ملائکہ کی خبر خدادیتا ہے انہیں ائمہ پر

اُن کانزول مرادب جو ہرشب قدرکو ہوتا ہے۔

(اس) ہرفب جعدکوائمہ کاعلم برهتاہ۔

(۳۴) اگران کاعلم زیاده نه بهوا کرتا جو پچھعلم اُن کوتھا وہ کم ہوجاتا یا جاتا رہتا مثال میں اور کی تقدیدات کی سے تعلق میں گرفتہ کے تاریخا

شاید مرادیہ ہے کہ تجدد دواقعات کی وجہ سے تعلیم جدیدا گرنہ ہوتی تو علم اماح میں نقص عائد ہوتا اوراسی وجہ سے قرآن اور حدیث تنہا ہدایت میں

کا فی نہیں ہے بدونِ امام کی چنانچیاد پر کے دلائل میں گزر چکا۔

(۳۳۳) جینے علوم ملا تکر کوخدانے تعلیم کئے ہیں اور انبیاء اور رسولوں کو وہ سب ائمہ

کے پاس ہیں۔

(۳۳۷) علم غیب جوائم کو ہے وہ علم آن امور کا ہے جس پرمشیب البی جاری ہو چکی اور غیب مخصوص بخدا وہ اور ہے۔ حدیث حمران میں اس اس کی

پی اور جیب مسول بحدا وہ اور ہے۔ حدیث مران کی ال اس ی تغییر یوں وارد ہے کی معم غیب مخصوص بخداد ہی ہے جس کی نسبت البی قضا

وقدر جاڑی نہیں ہوئی ہے اور ابھی اُس مے کو خدانے پیدائہیں کیا اور نہ ملا مکہ گواسے بتلایا ہے اس کوسوائے خدا کے کوئی فرشتہ یا نبی نہیں جانیا

ملا ملہ واسے بھلایا ہے اس و حواے حداے وی برستہ یا بی بیل جا ہ ہے اور بعد امضائے مشیت کے اُسی کاعلم انبیاء اور ملا مکہ کو ہوتا ہے۔

(۳۵) ائمہ جس وقت کی چیز کا جا ننا جا ہے ہیں اُس کاعلم اُن کو ہوجاتے تھے۔ (۳۷) ایمہ کوایینے مرنے کاعلم تھا اور رہجی جانتے تھے کہا پنے اختیارے وہ مریں

گے مراد میں ہے کہ جب انجام جملہ امور مفوضہ انامت کا وہ کر کیتے تھے تب خدا

سے اپنے مرنے کیلم ٹا کرتے تھے اورا پی خواہش سے مرتے تھے۔ (۳۷) جو چکھ دنیا میں ہوچ کا اور جو چکھ کہ ہونے والا ہے سب کاعلم امام کو ہوتا ہے اور

کوئی شے اُن سے کنی بیس روتی ( جو تعلق باانجام دی عبد والامت کے ہے ) ۔ رکا ہے اُن سے کنی بیس روتی ( جو تعلق باانجام دی عبد والامت کے ہے ) ۔

نی نے بھکم خداا ہے وصی امیر المومنین کوسکھلا دیا۔

(۳۹) اگرامامٹر پرکوئی شخص کسی چیز کے چھپانے کا قصد کرے تو امام اُس کو ہر ایک اُس کی نافع اورمضر چیز کی خبردے دیا کرتا ہے۔

( ۱۳۰۰) امر دین کوخدانے رسول صلّی الله علیه وآله وسلّم اور آئمیّه کی طرف رجوع کرنے کوسیر دکیاہے۔

(اس) امام سابق کے جمیع علوم کوامام لاحق آخر دقیقه حیات امام سابق میں جان

جاتا ہے۔

(۴۲) ہرایک انتظم اور شجاعت اور طاقت میں برابرہے۔

(۳۳) ہرایک امام ایج بعد جوامام ہوگا أسے جاتنا ہوادامانات کے اوا کرنے کا جو حکم خدا نے قرآن میں دیا ہے مراداس سے یمی ہے کہ ایک امام

دوسرے امام کوامانت سپردکر دے۔

(٣٣) ١١ مِتَ عَبِدِالْي شِحِسُ كَاخْدَاتْ - لَايَتَ لَ عَهُـ دِى الطَّالِمِيْنَ -

میں ذکر فرمایا ہے۔

(۲۵) ہے تا کہ اور نہیں کرتے اور نہاہے مرجس کاعبد خداہے ہواہے۔

(٣٦) ہرایک امام کونام بنام رسول الله صلی الله علیه وآکه وسلم نے ظاہر کرویا ہے۔

آخری دُعا

خداوند ہمارے جملہ برادران ایمانی کوانہیں عقائد پراُس وقت تک قائم رکھ جب تیرا سامنا اُن کو ہوگا۔ اور تمام اپنی خلائق کوتو فیق دے کہ انہیں عقائد پر استواری کے ساتھ قائم ہوجا ئیں۔

بحرمة النبي وآله الامجاد وآخر دعونا ان الحمد لِلّه رب العالمين و صلى الله على محمد وآله المعصومين وسلم تسليماً كثيرا

غلام حسنين

|           |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |          | الفين حصه افل و دوم                            |
|-----------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------|------------------------------------------------|
|           | ं ।<br>केंग्रेड                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | فہر ر    |                                                |
|           |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 16       |                                                |
| مغ        | عنوان                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | صنحر     | عنوان                                          |
| 22        | چوهی دلیل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 9        | آغازمها                                        |
| 23        | ا مثال                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 10       | مثال                                           |
| 24        | يانچوس دليل<br>هناچوس                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 10       | مثال اقرل اغلاط منطقيه                         |
| 24        | هچیمنی ولیل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 10       | مثال دوم                                       |
| 25        | ساتویں دلیل<br>ساتو                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 11       | امام کس کو گہتے ہیں                            |
| 25        | استخوین دلیل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 12       | يابندند ببام مس كوكيته بين                     |
| 26        | د فع شبهه                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 12       | امام کی ضرورت اوروجوب                          |
| 28        | نویں دلیل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 12       | امام کا ہونا کس ونت ضروری کے                   |
| 28        | دسویں دلیل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | (12)     | پېلافرقه (شيعه گروه) لا                        |
| 30        | بارهوین دلیل<br>ا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 7 13     | دوسراگروه<br>عدر زوز سموس                      |
| <b>30</b> | میرهوین دلیل<br>ان                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 13       | اجماع اور کانفرنس اور کمیٹی کرکے               |
| 31        | چودهویں وکیل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 14       | تيسرافرقه                                      |
| 31        | يندرهوس دليل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 14       | امن وامان                                      |
| 32        | وقع تؤجم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 15       | امام اورخلیفه نبی کا مقرر کرنا اُمت            |
| 32        | جواب                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |          | کافتیار میں ہے یا خدااور نبی کے<br>مند نبیر مر |
| 32        | دوسراجواب<br>ت                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 16       | شغبه پیشروری<br>ا                              |
| 33        | تيبراجواب<br>آرگان                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 17<br>   | ياب اول                                        |
| 33        | سولہویں دلیل<br>میں یہ کیا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 17       | وليل اول:<br>م ليا                             |
| 34        | سترھویں دلیل<br>فوید                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 19       | دوسری دلیل<br>تنیسری دلیل                      |
| -34       | وقع شبهه                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 20       | یسری دین<br>ابن اثیر جذری                      |
| 35        | جواب<br>افھارو ہے دلیل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 21<br>22 | عن بیرمدری<br>شیدابلسنت                        |
| 35        | THE PROPERTY OF THE PROPERTY O | 22       | المحيدا است                                    |
| 35        | اغيوس دليل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 22       |                                                |

| القين حصه افل و دوم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| بنيبوس دليل 36 انتيبوس دليل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| 57     تيسوس دليل       57     تيسوس دليل       58     اکيسوس دليل       58     بيسوس دليل       58     بيسوس دليل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| اکیسویں دلیل 38 اکتیسویں دلیل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| د فع هيه 38 بتيبولي ال                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| جواب 39 شینتیسویں دلیل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| جواب 39 شینتیسویں دلیل 60<br>دوسرائحبہ 39 توضیح سبب                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| 57       نام سور الولیال       38       بیتیوں ولیال       60       معابد 39       جواب       9       جواب       61       39       جواب       61       61       جواب       61       61       جواب       61       جواب       61       جواب       61       جواب       61       جواب       63       جواب       64       جواب       64       جواب       65                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| دوبرافرق 40 جواب                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| 63 40 C ET                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| بائیسویں دلیل 41 شبہ اول بطور معارضہ 63 خلاصہ ہشام ابن الحکم کے 42 مثال: 63                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| العالم المن المم مع 42 ممال: 63                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| مناظره کا می جواب 64                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| جواب جواب مناظره کا جواب جواب 64 جواب |
| چوبينوين ديل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| خلاصہ 46 چیسویں ولیل 65<br>چیسویں ولیل 46 چیسلیں ولیل 66                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| بجيبوي ويل 46 چيسوي ويل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| دفع شبه 47 دفع شبه                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| جابِ 47 ج <sub>ا</sub> بِ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| دوٹر آشبہہ<br>دوٹر آشبہہ<br>الوائسین کا ہے دہ کہتا ہے 48 جواب<br>الوائسین کا ہے دہ کہتا ہے 50 پینسٹیبو یں دلیل ہے 68                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| ايوانخيين کا ٻوو کهتا ہے 48 جواب                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| رفع شيمه 47 رفع شيمه 66 رفع شيمه 66 رفع شيمه 66 رواب 47 رواب 67 رواب 67 رواب 67 رواب 67 رفع شيمه 67 رفع شيمه 67 رفع شيمه 67 رفع شيمه 19 رواب 68 رينستيسو س ديل 68 رواب ديل 68 رواب 68 رواب ويل 68 رواب ويل 68                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| 그는 그리는 생각이 시작되었다. 이 기가 되지만 말았습니다. 사용하는 경우를 하는 것이라고 한 가는 사람들은 생각하는 사람들은 사람들이 되었다.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| خلاصہ ان شبہہ کا بی ہے 50 سینتیسویں دلیل 68<br>پھیپیسویں دلیل 51 سینتیسویں دلیل 69                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| هِ چِمپيوي ديل 51 سينتيوي ديل 69                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| ستاکیسوی دلیل 69 از نیسوی دلیل 69                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| 70 اتاكسوس ديل 55 اتاكسوس ديل http://ontact:jabir.abbas@yarroo.com                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |

| (3)        | 1                                         | <u> </u>    | الفين حصه افل و دوم               |
|------------|-------------------------------------------|-------------|-----------------------------------|
| 91         | ایک طریقہ توہیے                           | 70          | <u>حالي</u> سوين دليل             |
| 91         |                                           | 71          | ائتاليسوين دليل                   |
| 92         | اور دوسراجواب بيہ ہے                      | 72          | بياليسوس وكيل                     |
| 97         | ئىستادنوس دىيل                            | 73          | تنتاليسوي دليل                    |
| 93         | ه پېلااعتراض                              | 74          | چواليسوين دليل                    |
| 94         | . براج:<br>م                              | 74          | پینتالیسویں دلیل                  |
| 94         | دوبرااعتراض                               | 75          | چسیالیسوی دلیل<br>منا             |
| 94         | توسيحاس مطلب كي                           | 76          | سينتاليسوين ويلل<br>مدال ل        |
| 95         | ازطرف مترجم جواب:                         | 77          | ا افتاليسوين دليل م               |
| 96         | رق شمه                                    | 78          | ا انتجاسویں دلیل<br>سامہ سر لیا   |
| 96         | جواب مندرن متن                            | 74          | پچاسویں دلیل<br>اکیاونویں دلیل    |
| 97         |                                           | 74          | ا منیادوین دند.<br>انتهام الملسنت |
| 97         | الوالحسين بصرى                            | <b>∨</b> 80 | ا جراب                            |
| 99         | ووسراجواب مندرج المعن :<br>مون فرز مركبا  | 80<br>81    | تقریردلیل بطریق مجوز مترجم        |
| 101        | ا تھاوٹوین دلیل<br>تو منج                 | ै।<br>82    | باونون دليل<br>باونون دليل        |
| 101        | ا پي کا جواب بيا ہے۔<br>ان کا جواب بيا ہے | 83          | تريبون دليل                       |
| 102        | ن و في مير<br>الرفي دو                    | 83          | الكسنت كااعتراض                   |
| 103<br>104 | اُنْسْطُورَا دِيلَ<br>انْسُطُورَان دِيلَ  | 84          | جواب مندرج التين                  |
|            | تیسرامطلباس دلیل کابی <sub>ت</sub>        | 84          | چونوین دلیل                       |
| 105        | اہلسنت کااعتراض<br>ملسنت کااعتراض         | 84          | اہلسنت کااعتراض                   |
| 106        | جواب اول مندرج بین                        | 85          | جواب اول                          |
| 106        | جواب دوم ازطرف مؤلف                       | 86          | <b>پېپنو</b> ي دليل               |
| 107        | جواب سوم ازطرف مولف                       | 87          | ا چھپنون دیل                      |
| 107        | سانفون دليل                               | -88         | ا پيرلاهيمدان وليل پر             |
|            |                                           | 90          | دوسراهيم بطور معارضه              |

|                        |                |        | الفين حصه افل و دوم          |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|------------------------|----------------|--------|------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 4)                     |                |        | الفین حصه افل و دوم          |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|                        | حصه دوم )      | فهرست( |                              | riment of the defendance of the section of the sect |
| مغ                     | عثوان          | مغر    | عنوان                        |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 126                    | آمھویں دلیل    | 109    | اعلانِ ضروري                 |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 127                    | نوس دليل       | 111    | ناظرين كومعلوم بو            |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 128                    | وسوس وكيل      | 112    | باب دوسرا ولائل عصمت امام    |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 129                    | وقع شبهہ       |        | خلیف نبی کے                  | No.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| 129                    | جواب           | 115    | وجود معصوم برد هر يول كاشبهه | ·                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| 129                    | گيار ۾وين دليل | 115    | جواب 🕜                       | vanta productiva produ |
| 130                    | بارہویں دلیل   | 117    | دومراشهه                     | whitesomoeputi                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| 130                    | توضيح          | 118    | جواب ر                       |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 130                    | تير ہویں دلیل  | 118    | معصوم كي ضرورت               | # PP C P STEERING                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| 131                    | چودهویں دلیل   |        | زند کی کاسوال                |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 133                    | بندر ہویں دلیل | 9119   | جوابالم                      |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 133                    | سولهوین دلیل   | 119    | آغازمهٔ عا                   |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 134                    | ستر ہویں دلیل  | 119    | છે. છે.                      | A CONTRACTOR OF THE CONTRACTOR |
| 134                    | انفارویں دلیل  | 120    | فسماول                       |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 134                    | أنيسوس دكيل    | 122    | پيلاسينكزا                   |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 135                    | بيبيوين وليل   | 122    | <b>ئى</b> گارگىل             |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 136                    | اکیسویں دلیل   | 123    | دوسری دلیل                   |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 136                    | بائيسوس دليل   | 123    | تنييري دليل                  | a de la constante de la consta |
| 137                    | تىيبوس دىيل    | 124    | چونگاد شال                   | dincocking                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| 138                    | چوببينويردليل  | 124    | يانچوي ديل                   | na dochiavimeh                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| 139                    | پيچيسوي دليل   | 125    | <b>۽</b> ڪئي رميل            |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 140                    | رڻ عبر         | 125    | <b>,26</b> ,                 |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 1 40 ntact : jabir abl | bas@yahoo.com? | 125    | ու ساتویں دلیل               | p://fb.com/ran                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |

| -2.1 |                          |          | 1.<br>1                          |
|------|--------------------------|----------|----------------------------------|
| 5    |                          | <u> </u> | الفين حصه افل و دوم              |
| 152  | اژنالیسوس دلیل           | 141      | اعلان                            |
| 153  | أنجاسوي دليل             | 141      | چېمپيوس د کيل                    |
| 153  | پچاسویں دلیل             | 141      | ستائيسوين وليل                   |
| 153  | ا کیاونویں دلیل          | 142      | افھائىيسو يں دليل                |
| 154  | باونوین دلیل             | 142      | الثيبوين دليل                    |
| 154  | تريينوس دليل             | 143      | تنيبوين دليل                     |
| 154  | چونویں دلیل              | 143      | اکتیبوی دلیل                     |
| 155  | تنيسرا سينكرا            | 144      | بتيبوين دليل                     |
| 155  | بچپنوس دلیل              | 144      | تنبيه ضروري                      |
| 156  | حچھپنویں دلیل            | 145      | تينتيبوير دليل                   |
| 156  | ستاونویں دلیل            | 145      | والصح ہو                         |
| 156  | المحاونوين دليل          | 1450     | چونتيبو ين دليل                  |
| 157  | أنشطوس دليل              | 145      | پيتيسوين دليل                    |
| 158  | ساتھویں دلیل             | 147      | حجهتيبوي دليل                    |
| 159  | السطوس دليل              | 147      | میں کہتا ہوں                     |
| 160  | باستفوین دسیل            | 148      | سينتيبوي دليل                    |
| 161  | ترينستموين دليل          | 148      | ارمتيسوس دكيل                    |
| 161  | چونسھویں دلیل            | 148      | أنتاكيسوس دليل                   |
| 162  | پينسھويں دليل            | 149      | <b>چالىسوىي</b> ركىك             |
| 162  | چھیاسٹھویں دلیل          | 149      | ا کتالیسویں دلیل                 |
| 163  | سرمشھویں دلیل            | 150      | بياليسوس وكيل                    |
| 163  | ارسطھویں دلیل            | 150      | تنتاليهوين دليل                  |
| 164  | أنهتروي دليل             | 151      | چواليسوين دليل<br>چواليسوين دليل |
| 164  | ستروین دلیل              | 151      | پينتاليسوين دليل                 |
| 164  | ا کہترویں دلیل           | 152      | چھياليسويں دليل                  |
| 164  | -بهتروس دلیل<br>- بهتروس | 152      | سينةاليسوين دليل                 |

| in the second                         |                                 |                       |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|---------------------------------------|---------------------------------|-----------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 6                                     | )                               | <u> </u>              | التين حصه افل و دوم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| 181                                   | وقع شبه                         | 165                   | همتروس دليل<br>ا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| 182                                   | انھانویں دلیل                   | 165                   | چوهتروین دلیل<br>پنج                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| 182                                   | ا ننانویں دلیل                  | 166                   | معجم ویں دلیل<br>حصر ویں دلیل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| 182                                   | ایک سویں دلیل                   | 166                   | چهتروین دلیل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| 183                                   | میکی دلیل دوسر سیننگڑے کی       | 166                   | ستنتر ویں دلیل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| 183                                   | دوسری دلیل دوسر سینکرے          | 167                   | الطهتر ويردليل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| 184                                   | تیسری دلیل دوسر یستگڑے کی       | 167                   | أناسيوين دليل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| 184                                   | چوتھی دلیل دوسر نے سینکڑ ہے کی  | 168                   | ای وین دلیل:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| 185                                   | یا نجویں دلیل دوسر سے پینکوے کی | 168                   | ا کیاسویں دلیل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| 186                                   | وفع شبهه                        | 169                   | بياسوين دليل 🔹 🔾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| 186                                   | چھٹی دلیل سینکرہوے دوم کی       | 170                   | تراسوس دليل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| 186                                   | ساتویں دلیل سیننگڑاد وہرا       | 174                   | چوراسویں دلیل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| 187                                   | ا تھوں دلیل دوسر ہے پینکو کے    | 172                   | پچاسيوي د کيل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| 187                                   | المتحقوال سيتكرا                | 172                   | چھیا شویں دلیل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| 187                                   | توی دلیل دوسرے پینکڑے کی        | 173                   | ستاسوی <u>ں دلیل</u>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| 189                                   | دسویں دلیل دوسرے پینکٹرے کی     | 175                   | امخاسوين دليل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| 190                                   | گیار ہویں دلیل دومرے سینکڑے ک   | 176                   | نواسوس دليل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| 190                                   | بارہویں دلیل دوسر کے سینکڑے کی  | 177                   | دلی <b>ل نو</b> ے                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| 191                                   | تیرہوس دلیل دوسر ہے سینکڑے کی   | 177                   | دلیل اکا ٹونے                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| 191                                   | چودھویں دلیل دوسر سیننگڑ ہے کی  | 178                   | بانوین دلیل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| 192                                   | پندر هویں دلیل دومرے مینکوے کی  | 178                   | ترانویں دیل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| 192                                   | سولھویں دلیل دوسر کے مینکوے کی  | 179                   | ٠                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 | سرهویں دلیل دوسرے سینکورے کی    | 179                   | پچانویں دلیل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
|                                       | ا خفاروی دلیل دوسر سینتکڑی -    | 180                   | چھيا نو ہي دليل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 194                                   | أنيسوي دليل دوسر سينتكؤ ك       | 180                   | وفع شبهه                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
|                                       | بیسویں دلیل دوسر سے پینکاڑے کی  | 180                   | ستانو میں دلیل<br>ستانو میں دلیل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
|                                       |                                 | and the second of the | the control of the co |

|                                                | <u> </u>                               |
|------------------------------------------------|----------------------------------------|
| 8                                              | القين حصه افل و دوم                    |
| سویں دلیل دوسر نے سینکٹرے کی 228               | چوہترویں دلیل دوسر سینظرے کی 217       |
| تيسراسينكرا 229                                | پنچمتروی دلیل دوسر سینکوے کی 217       |
| تیبراسٹنگڑا<br>پہلی دلیل تیبر سے سینکٹر کے 229 | چھترویں دلیل دوسر سے سنگوے کی 217      |
| دوہری دلیل تیسر ہے شنکٹر سے کی 229             | سنترویں دلیل دوسر نے سنگارے کی 218     |
| تیبری دلیل تیسر ہے سنکلا ہے گ                  | المُصتروين دليل دومرت سينكرُ بيكي 219  |
| چوشی دلیل تیسر نے پینکوٹے کی 230               | اُناسویں دلیل دوسرے سینکٹرے کی 219     |
| یانچویں دلیل تیسر ہے سنگڑے کی 230              | ای ویں دلیل دوسر نے پینکٹر ہے کی 219   |
| م فحی دلیل تیسر ہے سینکورے کی 231              | اکیاسویں دیل دوسرے بینکٹرے کی 220      |
| ساتویں دلیل تیسر سیننگڑے کی 231                | بیاس ویں دلیل دوہر نے سینکرے کی 220    |
| آ ٹھویں دلیل تیسر ہے مینٹکڑیے گی 232           | تراسویں دلیل دوسر سیننگڑے کی 221       |
| نویں دلیل تیسر سے سینکر سے کی 232              | چوراسویں دلیل دوسر کے سنگارے کی 221    |
| رسویں دلیل تیسر نے سینٹلزے کی 233              | بچاسيوين دليل دوسرك سينكر كي 221       |
| گیار ہویں دلیل تیسر ہے سینکٹر کے 233           | چھیاسویں دلیل دوسرے سیننگڑے کی 222     |
| بارہویں دلیل تیسر سیسکارے کی 234               | ستاسی ویں دلیل دوسر سیننگڑ ہے گی       |
| حیرہویں دلیل تیسر سیسٹرے کی 234                | اٹھای ویں دلیل دوسر سیسٹکڑے کی 223     |
| چودووں رکیل تیسر سینظرے کی 235                 | نواسویں دلیل دوسر کے سینظرے کی 224     |
| پدر ہویں دیل تیسر سینظر رکی 236                | نوس وس دلیل دوسر سینتگڑیے کی 224       |
| ا سولہویں دلیل تیسری سینکڑے کی 236             | ا کانویں دلیل دوسر کے سینکٹر کے کی 225 |
| سترھویں دلیل تیسر سے سینکڑے کی                 | بانویں دلیل دوسر کے سینکٹرے کی 225     |
| غاته 237                                       | ترانویں دلیل دوسرے سینکٹرے کی ہے 226   |
| امامت 239                                      | چورانویں دلیل دوسرے سینکاڑے کی * 226   |
| <b>241</b>                                     | بچانویں دلیل دوسر کے سینکڑے کی         |
| 245 کاکھاکہ                                    | چھیانویں دلیل دوسر سے پینکلرے کی 227   |
| آخريون                                         | ستانویں دلیل دوسر کے پینکڑیے کی 227    |
|                                                | اٹھانویں دلیل دوسر کے سینکٹر ہے کی 228 |
|                                                | ننانویں دلیل دوسر کے سینتگڑے کی 228    |